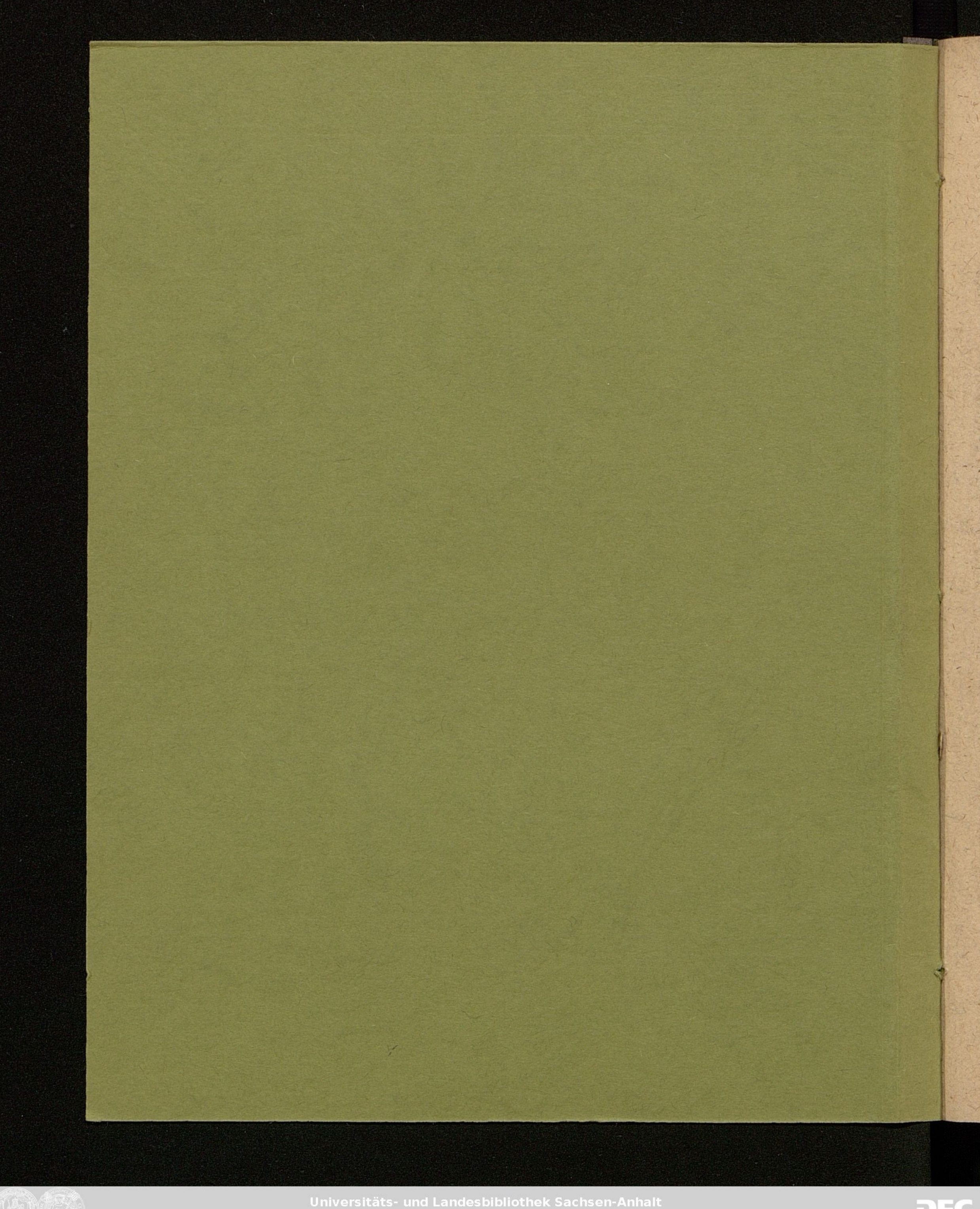
05 A 347







68.

Q. B. V. QUÆSTIONES ETHICAS

DE

# VOLUNTATE

Ad disput and um publice'
proponunt

M. HIERONYMUS MÜLLER

Hamburgensis

PRÆSES,

5

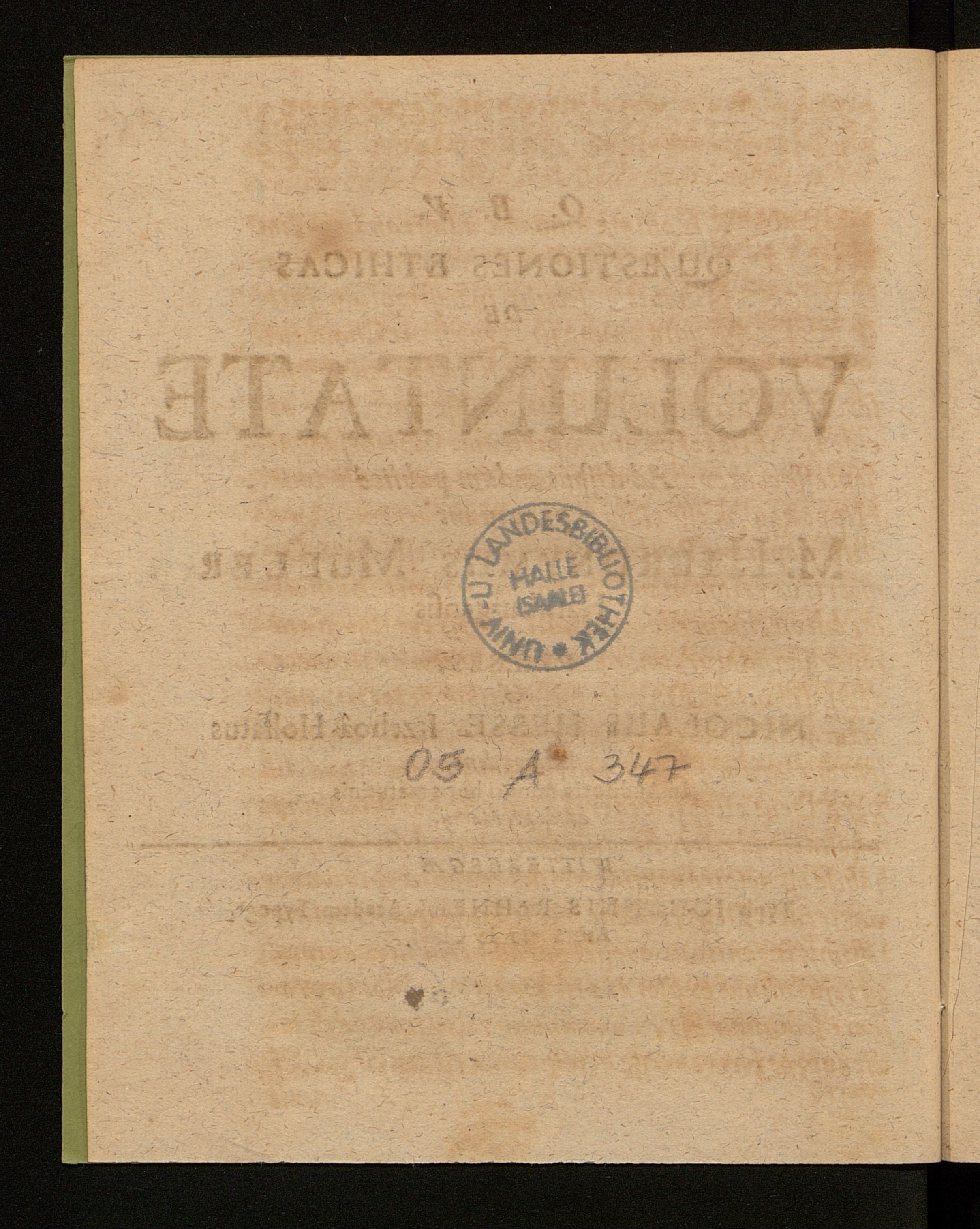
NICOLAUS HESSE Itzehoâ-Holsatus

Respondens, In Auditorio minori horis matutinis ad d. 26. Marty.

WITTEBERGAS

Typis JOHANNIS RöHNERI, Academ. Typogr.
Anno els la CLVI.









E anima humana admirandis quum Gaisserit illustris Barlaus, Tot retro, " Binquit, seculus investigatum fuit," quid anima sit. Questivit Chaldeus, " nec invenit, que sivit Gracus, 5 ne-, scivit semper. Alius substantiam esse vuit, alius ac-" c'dens. Hic corpus, hic Spiritum. Critias sangui-, nem esse contendit, negat zeno Gignem esse vult. " Hippo aquam esse clamat, Diogenes aerem, Hera-" clitg vaporem, Pythagoras numerum esse dicit, De- u mocritus etiam atomos in anima invenit. Aristote-" les entelechiam esse contendit. Alijs cor ipsum animusesse videtur, unde excordes, væcordes, concordes g dicuntur. Dicaarchus omnibus deterior, ani-" mam nihilesse dicit, præter inane nomen. Harum, sententiarum præter postremam falsam, quæ sit » vera Deus aliquis viderit, quæsst verisimillima," magnaest questio. Singuli dum aliquid dicunt, probabile est nescire neminem. V t intant à opinionum varietate Deus crucem sixisse videatur excellen." tissimis ingenius, ut eo esset res admirabilior anima. quo ejus minus explorata est cognitio. Nos in præ-senti sequimur eos, qui omnium rectissime de ea judicant, ac formam esse hominis qua est, intelligit. Es

quit, evidentissimis rationibus evincunt. Instituti autemnostri rationon est, quid anima proprie sit accurate hic in uestigare, Sed rimari nobilissimas ejus at g, primarias facultates, alteraquaru est ordinata ad verum cognoscendum, ad bonu verò appetendum 5 malum fugiendu altera. Physicis intelle-Etus sunt & volunt as. Vtrag, in admirationem rapit unumquemg. Volunt as cum primis, si modum ejus agendi, imperium, libert atem ponder amus. Agendimodus istius modi est, ut nec corpore ut atur proinstrumento, necappetendosatietur, nisicum Deo fruitur, nec in præsentia solum feratur more sensuum, cum etiam illa quæ in terris sola spe possidentur, desideret. Imperium dividit cum intelle-Etu, disparilicet jure. Quodst insurgat contrarazionem non una cupiditas, etiam bic fasces suos ostent at Regina voluntas, Geafugit, quæmale, expetimus, aut ea expetit qua male fugimus. Libertatem quod attinet: Sola voluntas actiomis sux arbitraest. Nomenid indicat, natura demonstrat. Potest velle & nolle, Diversomodo & gradu velle. Bonum præmalo appetere, inter duo mala quod minus est, eligere, actionem edere, eam g suspendere. Sive bic objicias indissolubilem illam catenam connexionem g causarum inter se omnium; Sive stderum influxum in hæc inferior aurgeas; stve temperamentum corporis quasi necessitans ani-9733 M Go

mi mores prætendas; sive leges, quibus bomo obstringatur, animi perturbationes quibus ducatur Es quasi cogatur, vel simile quid afferas, dubiams quidem reddere voluntatis libertatem, tollere tamen nequeunt. Nondum enim causam suam obtinuere, eu ad singula dudum sufficient issime sit responsum, tum ab alius, tum et iam a B. Meisnero, D. Jac. Martini, Dn. Doct. Wendelero, Piccolomineo, Es nonitapridem à Dn: Slevogt, Disp: De indiff: vols hum: quo cum Dn. Parentis Syst: Phil: moralis confer. Neg, animus est, de hisce quidquam hic agere. Reperiuntur autem non paucide bominis libert ate cum Disputant, licet eaminrebus civilibus Grationi subjectis hand inficientur, soli tamen intellectui libert at em vindicantes, voluntatiomnemomnino detrahere solent: Partimi intellectus in differentiam Enobilitatem, partimultimum ejus practicum judicium urgendo, à quo ita determinari voluntatem contendunt, ut nec cessa, reabactu, necaliterat q judicavit, eligere possis. Est hic fateor, quod torquet multos, cu de libertate in hisce animi facultatibus etiam doctissimæ dissentiant anima, Liberalis verd exercitij caufa, operæ precium me omnino facturum put avi, stempus aliquod, hisce cotroversiis quæ de volunt ate in Phil: Mor: moventur, impenderem, Tubenevole Lettor,

bonam in partem interpretaberis, que pro ingenif tenuitate proferentur. Supremum Numen, nostris adspiret conatibus, ut feliciter & ex animisententia succedant.

#### Questio. I.

### An Voluntas formaliter sit libera?

g. Quum animæ humanæ facultas (quod ex Physica hic præ-Supponendum est) alia sit cujus beneficio vivimus tantum, alia, quâ sentimus, & alia deniq; quâ intelligimus, certum omnino judicamus, nec eam animæ facultatem, qua vivimus tantime, mec alteram qu'à sentimus, formaliter esse liberam. Quatenus enim tales sunt, absq; ratione operantur, & agentia merè natuealia sunt, quum positis omnibus ad agendum requisitis, physica agant necessitate. Potentia verd libera, quatenus est talis, non operatur absig; ratione, ac eapropter agenti naturali contradi-Ainguitur. Dum itaq; nulli harum facultatum tribui potest formaliter quod libera sit, merito iis in facultatibus quæ homini competunt, quatenus intelligens est, formaliter eam residere dicimus: quarum dux cum tantum sint, intellectus & voluntas, mecesse utiq; est, ue vel alterutra habeat libertatem, vel ambæsimul sumtz. Distinctz autem hic sententiæ occurrunt. Nonnulli enim Solius intellectus esse libertatem contendunt, alij solius voluntatis, alij partim intellectus, partim voluntatis. Communis autem & vera fententia est, solam voluntatem formalitet esse liberam. Ita docent savellus 1.9. met: q. 4 Svaretz Disp: met: 19. sect: 5 Dn. D. Wendelerus Phil: Pract: sect. 2. c. 2. 9.7. Wendelinus, Hornejus, & alij. Antequam verò rationes hanc sententiam confirmantes in medium proferamus, nonnulla que ad sequentium faciunt cognitionem, sunt præmittenda.

cis: Aliam esse à coastione, seu violentia, qualis reperitur in spon-

tancis motibus non tantum hominum, sed etiam belluarum. Aliam esse à necessitate; qua homo non necessario determinatur, ad unum actum immutabilem, ita ut liber sit quoad studium virtutis & fugam voluptatis. Aliam à jure seu obligatione squ'à quis legibus est solutus, vocaturq; licentia. B. voluntatem posse considerari dupliciter: Uno modo, ut agens naturale, quatenus est principium simplicis volitionis : Sic libera est à coactione, & cum agit, spoate quidem agit, sed tamen necessario. Altero, ut agens liberum, quatenus est principium electionis; Sic est libera. necessitate, & quum agit, non solum sponte agit, sed etiam liberè. y. cum dicimus, voluntatem formaliter elle liberam, sclendum, de ea quod libertate accipiendum sit, que dicitur a nesessitate. d. Quod libertas à necessitate sit duplex: mua contradi-Monis, seu quond exercitium actus, quâ proposito unico objecto agere & non agere, velle & non velle possumus. Dicitur autem libertas contradictionis: quia inter actus contradictorie oppositos quales sunt velle & non velle occupatur. Vocaturalio nomine libertas quoad exercitium actus, quia per eam actionis exercitium indifferens est, quum formaliter versetur eirea unius ejusdem ; numerd actus & exercitium & puram omissionem. Alcera dicitur libertas contrarietaris, seu quoad speciem actus, qua potentia in homine formaliter libera, ad certam speciem determinata non est, videlicet ad solum bonum, vel ad solum malum, sedalterutrum eligere, aut etiam respuere, atq; sic unum velle alterum nolle potest: Velle autem & nolle sunt contraria. Unde libertas contrarietatis dicha est. Vocatur libertas quoad speciemo actus, quia per hanc libera potentia indifferentiam habet ad producendum actum unius, & alium alterius speciei.

II. Circa explicatam libertatem estquicquam, quod observatione indiget. Scil: In libertatequoad speciem, includi libertatem
quoad exercitium, non verò libertatem ad exercitium includere libertatem ad speciem, quia si potentiam habeo & Paulum occidendi & vitam ejus conservandi, habeo simul potentiam eum non
occidendi. Ergò sum liber ad exercitium homicidij, quia pos-

stam. At verò licet quoad exercitium sim liber & possim amare ac non amare bonum in communi (possum enim actum amoels interdum suspendere) non statim quoq; liber sum ad speciem actus, & possum odisse.

III. His præmissis, nunc ad proponendam veram senteneiam accedimus, quæ probabitur satis, si ostendi poterit, non esse in intelle Au libertatem formaliter, seu eam, quæ dicitur: à necessitate. Argumentamur itaq; hunc in modum: Quicquid neqi quoad exercitium actus, ned; quoad specificationem actus, liberum est, illud non est liberum à necessitate. Sed intellectus neq; quoad exercitium, neq; quoad specificationem actus, liber est, Ergo intellectus liber non est a necessitate. Ratio majoris propositionis manifesta est, nec ullam postulare videtur probatiomem. Minorprobaturex tribus intellectus actibus. Primus est simplicium apprehensio, quà in suum objectum ferturita ut illud repræsentet tamium, non componat cum alio, aut dividat. Alrera mentis operatio judicinm vocatur, quod, si affirmat, compostio, si negat, divisio dicitur, & nihil est aliud quam actus, quo intellectus repræsentat duo extrema, vel esse idem, vel esse distin-Eta. Tertius actus Discursus appellatur, qui est velut mentalis quidam cursus ab uno actuad ad alium, vel uno objecto ad aliud.

IV. Quantum ad smplicem apprehensionem, intellectus non habet libertatem quoad exercitium actus. Posito quippe objecto, & requisitis necessariis ad apprehendendum, necessario apprehendit. Habet enim se ut potentia sensitiva ad subjectum, sufficienter propositum, & illo posito & requisitis, non magis potest rem non cognoscere atq; oculus apertus in medià luce objectum suum non videre. Necest liber quoad speciem actus, nut libertatem contrarietatis, quia hac (uti ex pracedentibus constat.) includit & prasupponit libertatem contradictionis seu quoad exercitium. Unde quod liberum non est quoad exercitium, neci; liberum esse potest ad speciem actus; quippe cum pugnent inter

inter le, potentiam in ordine ad eundem actum determinatame esse quoad exercitium, liberam autem, quoad specificationem. Si quo ad exercitium voluntas necessario fertur ad actum amoris, quomodo ad speciem liber & indisferens esse possum ad actum amoris & adactum odij.

V. Quantum ad secundum intellectus actum, judicium scil: meg; in eo est liber quoad exercitium actus. Quando enim inkellectui nostro proponitur enunciatio quædam vel affirmativa, vel negativa, & ratio extrema sufficienter apprehendit, recte inter se comparat, adeog; propositionem, vel evidenter veram vel evidenter falsam apprehendit, non poterit non illi assensum. præbere, ab hac necessario dissentire. Etsi enim liber està coactione intellectus; subjicitur tamen necessitati contrarietatis, quemadmodum id probat: Plur: Rever: Dn. D. Wendelerus. Phil. Pract. s. 2. c. 2, 9.7. Si autem eveniat quandoq; intellectui creato, ut nec assentiri nec dissentire possit, non fit hoc inde, quasi ex se indeterminatus sit intellectus ad utrumý;, sed quod objectum licet in se determinate vel verum, vel falsum sit, ei tamen non adec clarè & evidenter proponatur, ut de ejus veritate, vel falsitate, citra omnem formidinem oppositi, judicium suum interponere possit. Causaitaq; potissima indifferentiætalishæcest, quod intellectus creatus propter finitam. suam perfectionem non omnia evidenter cognoscat. At in intellectu divino (ut verba habent Svaretzij disp: Met:19. sect.5. n.15.) nulla est proprie indifferentia quoad judicium, quia semper est actus scientiæ evidens & cum perfectà manifestatione objecti. Dum igitur intellectus ex se liber non est quoad exercitium, & verò libertas primò & per se cernitur in exercitio actus, patescie simul, quod etiam formalem libertatem, quoad specificationem habere non possit.

VI. In tertia intellectus operatione, que duscursus dicitur, res pari se habet modo. Quod si enim premisse objectum sufficienter repræsentantes, pro evidenter veris ab intellectu judicentur, atq; ita ex iis inter se rite dispositis legitima in-

Feratur conclusio, non poterir ei intellectus vi illationis & evidentia consequentiæ superatus, assensum suum denegate, & syllogismum tanquam bonum æstimare. Si verò omnia secus se habuerint, intellectus quoq; ad assentiendum conclusioni, mequaquam allici poterir. Patet igitur ex his quod intellectui libertas qua de loquimar, non competat.

VII. Argumentamur porrò: Si intellectus formaliter esset liber & ante consensum voluntatis, sequeretur hominem solo intellectu posse peccare & ante consensum voluntatis; Sequeretur etiam, duos esse actus in homine elicitos à duabus pogentiis per se liberos ponendos, adeog; duplicem inordinatiomem moralem in hujusmodi actibo intellectus & voluntatis. Po-Meriora sunt absurda, Ergô & prius. Consequentia probatur: Sufficit enim ad actus malitiam moralem, si reca rationi sit dissonus, & eliciatur à potentia, formaliter libera. Si igitur intellectus judicaret, aliquod objectum esse pravum, idq; pro sua libertate eligibile, in illo actu præcisè sumto, & ante alium consensum voluntatis esset malitia moralis, quia de se rationi & iegi difformis esset, & simulliber à liber à potentia elicitus. In electione porrò talis objecti, esset nova malitia, quia ille est novus actus liber quem homo vitare posset, & de objecto rationi con. trario. Quod si stante illo judicio, voluntas non consentiret, mihilominus homo reprehensione dignus esset ratione talis judicij, non ratione alicujus voluntatis prioris formalis aut virqualis, sed præcisè ob libertatem intellectus. Eademq; tatione Inconsideratio, aut error posset esse culpabilis, ratione solius äntellectus, absq; interventu voluntatis: quæ omnia sunt absurda, cum nihil repugnet magis, quam esse peccatum absq; voluntate.

dunt, cum Piccolomineo Grad: 2. Phil:mor: c. 41. p. 222. Intellectus urgent perfectionem, eiq; ut facultati nobiliori, libertatem mezitò tribui debere contendunt. Sed negatur consequentia. Loquimur hic de libertate formaliter acceptà, que intellectui (que me

(quemadmodum ex antecedentibus constat) nullo mode comperere potest. Non autem perfectioni intellectus inde quid derogatur, quia simpliciter major perfectio est esse regulam yoluntatis, que cum quasi cœca sit, intellectus directione indiget.

IX. Quum igitur probatum, intellectum formaliter liberum non esse, ostendi nullo negotio potest, quod sit in voluntate
formaliter libertas. Sequitur enim necessario ut voluntati competat, si intellectui nequit tribui. Consequentia claret: quia formaliter libertas nulli competit facultati, nisi rationali; Præter
intellectum verò & voluntatem nulla potentia rationalis datur.
Quare si intellectui non inest libertas formaliter, necessum
utiq; erit, in voluntate reperiatur, eiq; merito ac summo quidem jure tribuatur.

#### Quastio II.

An voluntas determinetur à judicio intellectus.

Quivoluntatem formali libertatis defraudant, idemque antellectui adscribunt, præter nobilitatem & perfectionem ejus, ut & imperium motionem é;, potishmum intellectus judicium argere solent practicum: A quò ita determinari voluntatem contendunt, ut liberam electionem nullo modo possit instituere, adeo é; in actionibus magis passive se habeat quam active quu necessitate quadam sequatur potentiam intelligendi, ejus é; imperata esticiat. Nos diversum sentire cogimur, moti rationib p gravissimorum virorum, qui contra Bellarminum alios é; modò dictam determinationem desenedntes, disputant. Quorum atgumenta sat ponderosa; præmissis aliquot conclusionibus, quæ ad subsequentium faciunt intelligentiam, subjiciemus.

1. Voluntas in omni actione suâ requirit cognitionem aliquamintellectus, de re proposită minimum apprebensivam convenientis & discon-



commodi, item discretiva boni & mali in re.

MI. Liberos voluntatis rectus non tantum pracedea solet cognino intellectus apprehensiva, convenientis & disconvenientis in res confuse; sed & plurimum cognitio judicativa, per deliberationem verè acpropriè talis. Conclusio hæc teste experientià satis evidens est, adeog; probatione non indiget. Colligitur autem judicativa hæc eognitio ex deliberatione vel formali, seu per expressum discursum inquisitivum mediorum ad finem propositum: vel virtuali, seu sine discursu, qua scil: intellectus sufficienter voluntati proponit sine discursu, non solum opposita, sed etiam eas tationes, quibus admissis, indifferenter alterum eorum eligere possumus. Talis verò judicativa cognitio seu tale judicium per utramé; deliberationem collectum, este solet vel speculativam, quo speculative judicat rem esse bonamaut malam, vel practicum, quo intellectus practice remeligendam aut non eligendam decernit. Practicum ultimum, est ultimum rationis dictamen, quo ea omnibus inspectis judicat hoc vel illudhie Enune necessario esse faciendum aut non faciendum.

qua per delibarationem collecta cognitio judicativa, seu aliquod judicium; non tamen est simpliciter necessarium, ut illud semper sit judicium practicum, multo minus ut sit ultimum practicum: potestemim etiam absente eo voluntas actum elicere. Probamus rem exemplo: Si duo occurrant bona jucundum & honestum, quorum alterum eligendum proponitur voluntati, quamprimum intellectus judicavit Speculatice, alterum este bonum turpe, alterum honestum; potest pro sua libertate voluntas, turpe illud bonum eligere, relicto honesto. Eligit igiturante accedens omne judicium practicum & generale, quod esset hoc honestum esse turpi præferendum, sultimum, nimitum hoc bonum honestum huic surpi hic & nunc omnibus consideratis esse eligendum.

Quibus præmissis, omnino statuendum judicamus, voluntatem in suis actionibus liberis, non necessario determinari, ab ultimo practico judicio intellectus, vel quoad exercitium, vel quoad speciem actus. Non quoad exercitium, quia licet rationis judicium adsit, voluntas tamen libertate sua non privatur, sed manet indisferens, & positis omnibus prærequisitis, potest actum eligendi suspendere, vel hoc tempore no eligere quod intellectus judicat in praxi eligendum esse. Ne q; quoad speciem actus, quia proposito certo appetibili, quod intellectus eligendum judicat, voluntas contrarium eligere potest, vel eligit voluntatem sepenumero, quamvis virtutem honenestiorem esse cognoscat, quam q; appetendam esse intellectus judicaverat. Quemadmodum id fatetur medea Ovidiana Lib.7. Metam;

Sed trahit in vitam nova vis, aliudý, cupido, Mens aliud suadet, video meliora, probeý, Deteriora seguor

Unde Keckerm: Curs: Phil: Disp: 19. q. 12. Non intellectus in quit, trahit aut rapit voluntatem, ad bonum ample Gendum, sed tantum monstrat voluntati & proponit hoc bonum intellectus. Penes voluntatem jam situm est, penitus sequi hoc bonum; vel nonsequi. Habet in es libertatem suam voluntas, & à se ipsa moverur, ad hoc bonum consequendum. Intellectus satis habet, objectum monstrasse, applicatio autem ad illud objectum, quanta est, tota dependet à principio & arbitrio interno ipsius voluntatis. Quod si autem voluntas, necessario determinaturab ultimo practico judicio intellectus, tum ned; posset eligere minus bonum, relicto majori, quum intellectus, nisi fortè erraverit, semper judicet præferendum esse bonum majus minori. Neq; ex duobus æqualibus bonis alterum posset eligere, quum intellectus neutrum alteri præferendum flatuat, & quidem præponere nequeat, alias enim æqualia non essent, que omnia tamen pugnant cum libertate voluntatis humana. Immo si voluntas dependeret ab intellectus judicio, sequeretur eam non liberèsed naturaliter agere. Judicium quippe intellectus ante

volitionem aut nolitionem præsupponitur. Ageret etiam voluntas non ut movens, sed ut mota facultas, quod libertati ejus contrarium est, cum nihil liberum sit quatenus patitur, sed quatenus agit. Inquis: Anne intellectus voluntatem efficaciter movet, si videlicet voluntas intendat hunc vel illum sinem, per unieum medium consequendum, tunc enim necessario determinatur voluntas ad unicum aliquod medium eligendum per intellectus judicium practicum? Resp: Hæc determinatio certi alicujus medij dependet à virtute actus efficacis ejusdem voluntatis antecedentis: Esté; hæc dererminatio involuntate antecedenter, in intellectu verò consequenter tantum & sactà suppose tione, seu exhypothesi talis intentionis in voluntate. e. g. appetit voluntas præsupposito primum competenti propositione. objectiab intellectu facta, Divitias: At verô unicum sit medi. um ad tales, videl: labor assiduus. Hie supposita efficaci intengione hujus finis avoluntate concepta ex hypothesi, se ipsam illa determinat per judicium intellectus, ut si intendat, consegni hunc finem, intellectus judicet omnino hoc esse faciendum, até; sie præsupposità intentione hujus finis determinat se ad illud medium, quod intellecto judicat ad hunc finem elle pecessarium. Secus verò si plura sint media unum potest præferre alteri sine determinatione intellectus, aut si vellit recedere à fine intento, intellectus nequit quadam vi ad illum impellerc. Concludimus cum Bernhardo. Rario est data voluntati, ut instruat

illam, non ut destruat, destrueret autem, si necessitatem ullam imponeret, quò minus pro arbibitrio sese volveret.

## COROLLARIA.

An Voluntati malé tribuatur arbitrium, cum arbitrarissit actus intellectus? N!

An voluntas Es voluntatis libertas realiter differant? N.

14

An voluntatis arbitrio subjiciantur anima veget antis actus? N.

An bene sequatur, voluntas natura sua indeterminata est, Ergò se ipsam determinare nequit? N.

An idem valeat voluntas non potest non velle, quam voluntas cogitur velle? N.

### Prastantissimo Doetissimog Viro-Juveni NICOLAO HESSE,

Amico & Contubernali Conjunctissimo, publice Disputaturo ex Ethicis;

Iversis trahimur Studiis: Bibit, ille canitá;, Et ludit tempusá; terit: sequiturá; diones Alter vexillum. Multi quoá; grandia no-

Abstrulas artes, &, quæ, mysteria, vulgus
Scilicet ignorat, tales si videris, utres
Este putes tumidos: instat sapientia sæpè
Et tollit cristas: Multos & opinio fallit
Atá; sui vesanus amor. Nil dicere plura
Attinet. Ingenuos sophiæ & Virtutis alumnos
Nunquam non veneror, sincero amplexus amoHos inter, Nicolae, nites, mihi cognite dudum (re.

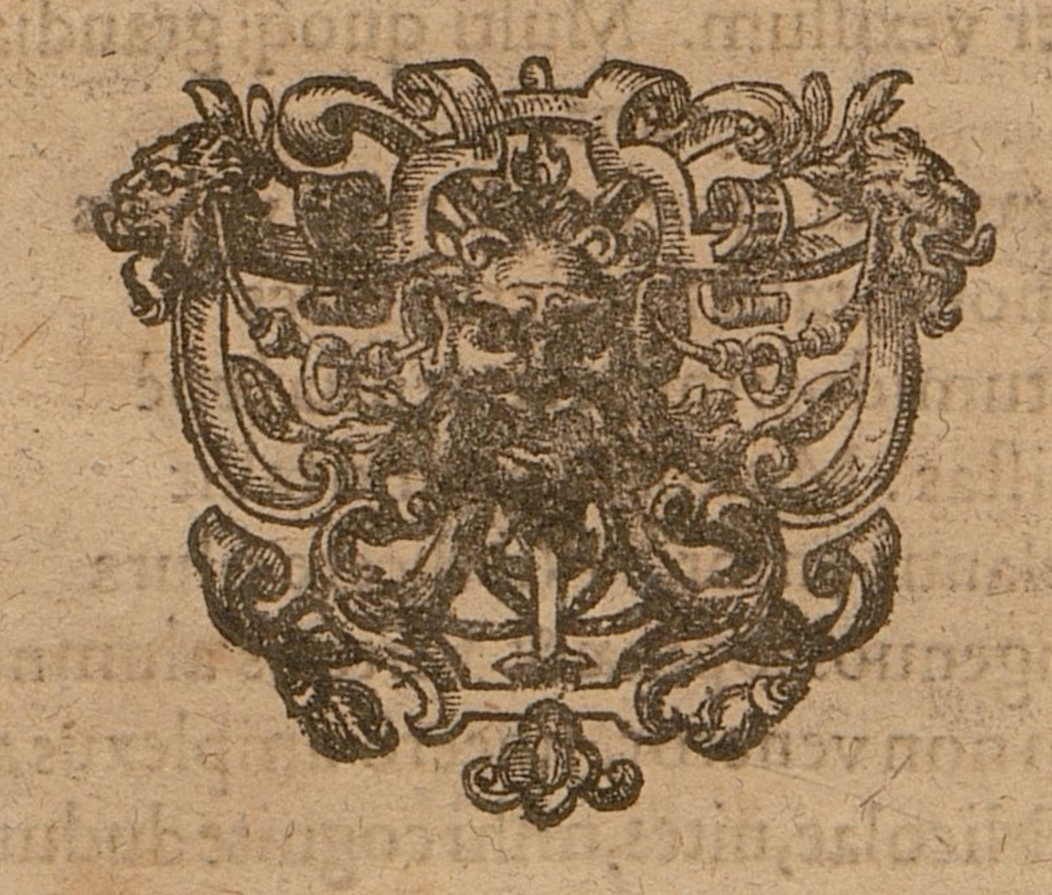
Germa-

Germano candore animi, pietate, fideq;
Etiollers cultor Sophiæ. Aspernaris inanes
Larvatisecli nugas: pietate polire
Pectus, & utilibus studijs, hæc summa voluptas,
Hicce tuus labor est. Nunc dum secreta relinquis
Musei, & cathedram gaudes conscendere, grator
Ex animi tibi mente. Tuis conatibus adsit
Supremum porrò Numen: tua cæpta secundet
Ipse savor cæli. Si quid rectè auguror, olim
Patria & Eusebie digna mercede labores
Quos nunc exantlas alacris, pensare studebunt.

migitania de mig

deproperabas

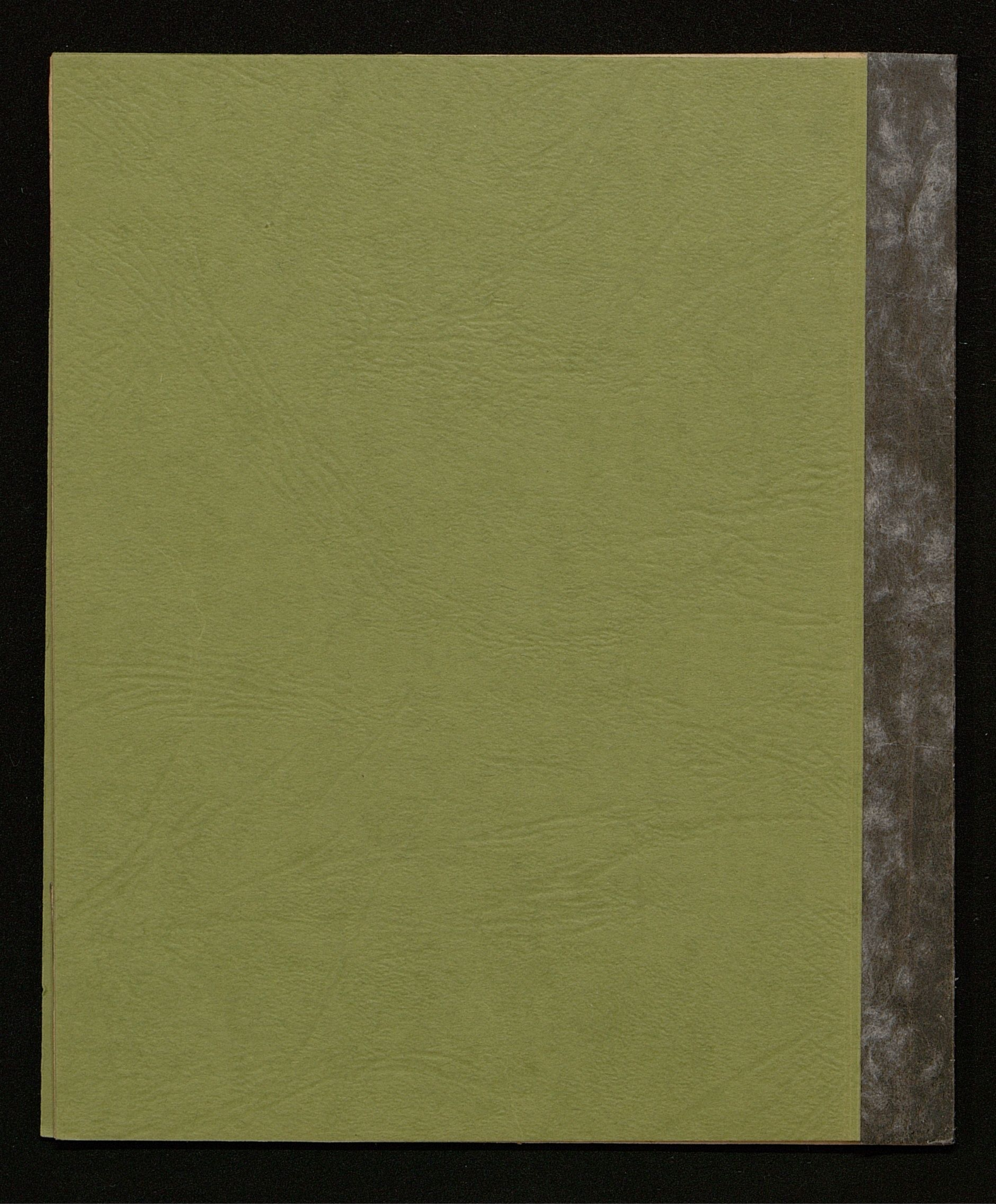
Johannes Laurentius
Itzehoà-Holfatus



05 4 347









00 Inches

B. P.

QUÆSTIONES ETHICAS

DE

# VOLUNTATE

Ad disput and um publice proponunt

M. HIERONYMUS MÜLLER
Hamburgensis

PRÆSES,

NICOLAUS HESSE Itzehoâ-Holfatus

Respondens, In Auditorio minori horis matutinis ad d. 26. Marty.

WITTEBERGAS

Typis JOHANNIS RöHNERI, Academ. Typogr.
Anno els la CLVI.



