





# QUÆSTRIUM QUÆSTIO-NUM ETHICARUM DODECAS

Quams

Dirigente Jehova,

In Inclytà Academia Wittebergensi

Sub PRÆSIDIO

## WILHELMI NIGRINI

Cadâ - Bohemi Professoris Moralium Publici

Publicæ, placidæg, disquisitioni subiicit

### Simon Götzius

Crimmicensis Mish, Alumn.

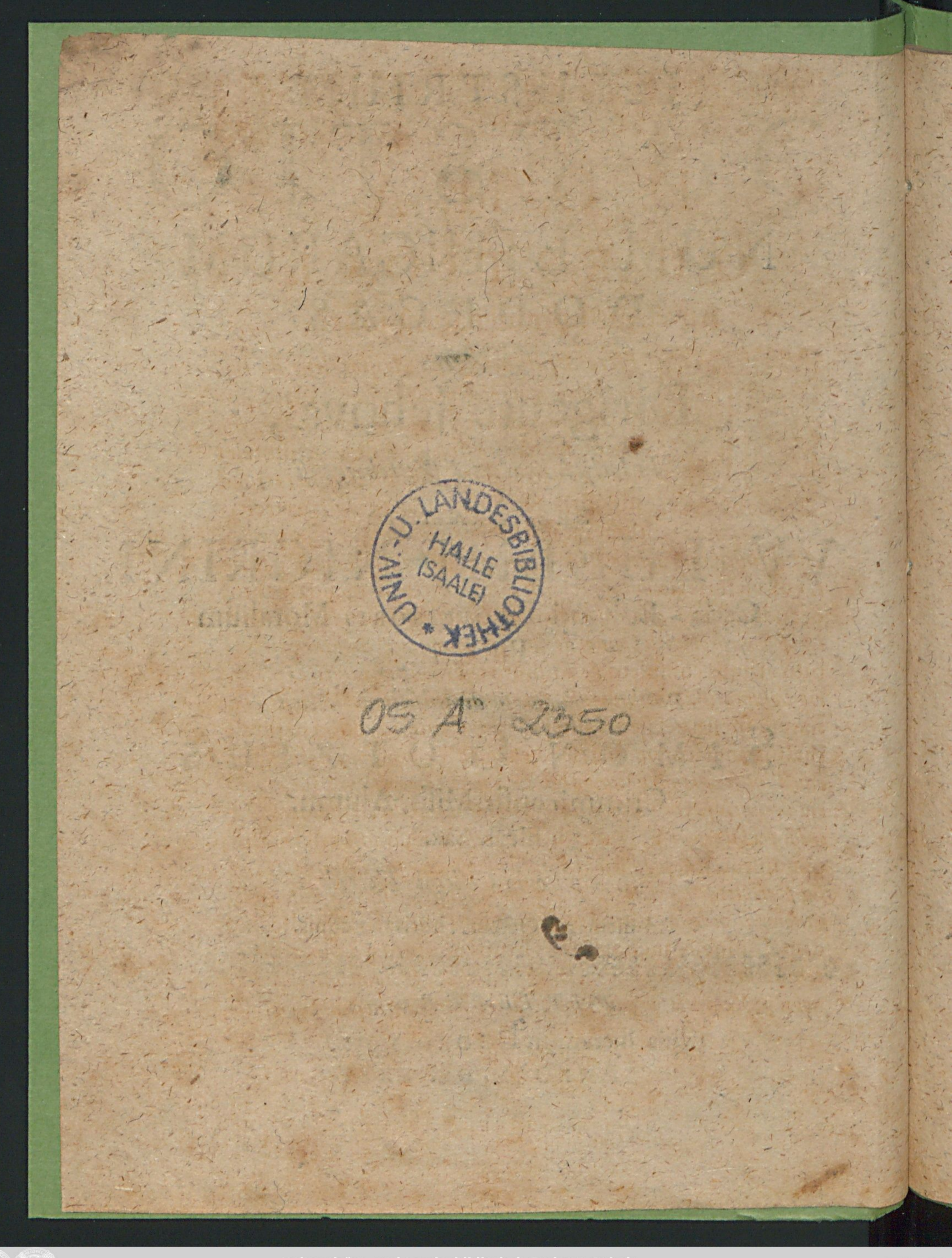
Elect. Sax.

In auditorio Collegii Veteris

Ad diem 200 Octobr. horis matutinis.

WITTEBERGÆ,

Typis hæredum GEORGII Mülleri-Anno M. DC. XXXV.







# D. O. M. A. QUÆSTIOI.

An virtus homini naturâ insit?



Nter Platonem, & Aristotelem de hac quastione convenire non videtur. Plato ait: Virtutem existere è naturæ seminario, seu, virtutem natura nobis inesse. Aristoteles contrà: Virtutem nobis non ingenerari, sed industria & consvetudine, idest, exercitatione, & usu bonarum actionu comparari.

Ad dirimendam igitur hanc litem opus est distinctiones; Name I. vox virtutis accipitur vel pro aliquo virtutis inchoamento, & rudimento: quo sensu pueris, & infantibus, quandog, attribuitur, si spem probitatis bonam de illis concipimus: vel sumitur pro habitu virtutis completo, & absoluto, qui non nisi adultis ex plenario voluntatis & nationis usu agentibus competit. 2. Phrasis illa, natura inesse, vel generaliter denotat omne id, quod naturali inclinationi conveniensest, seu quod ex principiis naturalibus eductum secundum naturam est, & à natura appetitur: Ita coonitio veritatis juxta Philosophum homini naturalis est, sive natura inesse perhibetur: Vel specialiter signisicat id, quod voluntario opponitur, seu, quod à solà natura hominibus ingeneratur, & ad sui perfectionem exteriori aliquo non indiget. Ita vis nutriendi, generandi, videndi, natur à inesse dicitur. Proinde si de qualicunque dispositione, & inchoatione virtutis quæratur, dicimus, virtutemnatura nobis inesse, hoc est, ex seminibus, & igniculis divinitus nobis implantatis productam perficere naturam nostram, eig, admodum

modum congruam esse. Nam quò quid perficitur, illud eidem naturale est: Unde Dionysius Arcopagita lib. de divinis nominibus c. 4. dicit, naturale est hominisecundum rationem vivere. Adhæc ipsa experientia testatur, alium hominem esse procliviorem adtemperantiam, alium adfortitudinem, alium ad alias virtutes; quod certè non aliunde provenit, nisi ex naturali quadam ad virtutes inclinatione, que in diversis ingeniis pro temperamenti, & educationis diversitate maxime variat. Atg, bine Aristoteles lib. 1. Ethic. cap. 1. appetitionem boni nobis naturalem dicit, & lib. 2. Ethic. cap.1. virtutes non præter, nec contra maturam inesse, sed nobis ad eas recipiendas aptis, jamg, perfectis consvetudine parari docet. Quod is verò de habitu virtutis completo, & abioluto, qui proprie adultis tantum ex plenario rationis usu operantibus attribuitur, let de eo, quod ex solà natura nobis perfecte ingeneratum est, quæratur, præcise negamus cum Aristotele lib.2. Ethic, cap. 1. Virtutem momlem nobis natura inelle.

Cujus negationis nostra has adducimus rationes 1. Quicquid associated nematari potest, illud naturaliter nobis non inest, & contrà. Atqui virtus moralis associationibus indulgear, illo amisso habitum virtutis habet, si vitio sis actionibus indulgear, illo amisso habitum virtutis habet, si vitio sis actionibus indulgear, illo amisso habitum vitiosum contrabat, & contrà, qui vitiosus est, si malis actionibus valedicat virtutis, assiduè studeat, ex malo essici potest bonus. Ergò virtus moralis naturaliter nobis non inest. Major ab Aristotele all: loc. probatur exemplo lapidis, & ignis: quorum illius natura est deorsum, bujus autem sursum ferri: quem naturalem motum perpetuò servant, nes, ulla associatione mutant: Unde verè olim cecinit Horatius lib.1. Epist.

Naturam expellas furca licet, tamen usq; recurrit.

Et Juvenalis Satyr. 13.

Tamen ad mores natura recurrit

Damnatos fixa, & mutari nescia...

Minor liquet ex quotidianà experientià: Videmus enim multos homines suos mores solà conversatione, & consvetudine aliorum ita mutasse, ut quodammodo alii effecti sint, quàm anteà suerint. Nam non solùm solum ex virtuosis, sæpè siunt vitiosi, sed & ex vitiosis, quandog; (licet raro) virtuosi. Sicintéperans ille Polemon, attestante Diogene Laertio continue temperater agendo temperantie habitum assecutus est. Unde vulgo dicitur: Consvetudo est altera natura: Item, Corrumpunt bonos mores colloquia prava, 2. Quæ naturà nobis insunt, eorum potentia, & instrumenta prius nobis adsunt, antequam posimus earum functiones, & operationes produceres. Sed in virtute morali diverso modò seres habet: Actiones enim virtutis habitum ejus præcedunt, cum bic per crebro iteratas actiones comparetur. Jam verò babitus mitonem potentia, actio verò rationem actus obtinet. Ergo virtus moralis natura nobis non inest. Major declaratur exemplo sensuum, quorum potentias. E instrumenta natura prius nobis addit, antequam possint functiones, & actiones suas edere, v.g. Infantes secumin hanc lucem afferunt potentiam, & instrumenta videndi, audiendi, & alia agendi, antequam actuipso videant, vel audiant. Minor per se clara est. Sicut enim adisicando sapius, efficimar adificatores, pingendo pictores, numerando Arithmetici, disputando Logici; ita frequenter justa agendo, aut temperanter vivendo efficienur justi, aut temperantes, atg, ita istarum virtutum habitum consequimur. 3. De quibus rebus acquirendis, & exercendu necesse est leges forre, ille natura nobis non insunt. Que enim natura nobis insunt, de illis, cum negz in melius, negz in deterius mutari possint, nulle plane feruntur leges. Sic v. gr. merità deridetur, qui de visu, auditu, olfactu & c. quatenus à natura proveniunt certas prascriberet leges. Atqui de virtutibus moralibus acquirendis, & exercendis necesse est leges ferre: id quod probatur à scopo legislatorum, qui boc præcipue in legibus suis spectant, ut cives suos à vities absterreant, & ad virtutes assvefaciant, ideog, vitiis pænas, virtutibus v. præmia decernunt. Atg. hoc modo viri boni, hoc est, omnis generis virtutibus præditi efficiuntur. Hinc Cic. lib.t. de legibus ait: Legem oportet elle emendatricem vitiorum, & commendatricem virtutum. Et Plato lib.5. de Legibus: Fundamentum legum cò respicit, ut cives sint quam beatissimi, & maxime inter se amici. Ergò virtutes morales naturanobis non insunt. 4. Quæsung; ex iisdem, & per eadem generantur, & corrumpuntur, eanatura

turà nobis non insunt: quia natura eodem modo semper agens, ex iis dem & per eadem non efficit contraria, qualia sunt generatio, & corruptio. Unde Aristot. lib.z. de ortu, & interitu c.10. ait: Idem, eodem modose habens in rebus naturalibus semper idem producit. Atqui virtutes morales ex iisdem, & per eadem gene. rantur, & corrumpuntur, nimirum per actiones crebrò repetitas. quesissant bone, generantur virtutum babitus: vicisim ex crebris actionibus, si sunt vitiose, corrumpitur virtus, & in ejus locum introducitur vitium. Sicut enim sepius bene scribendo, pingendo, canendo & c. efficitur bonus scriba, bonus pictor, bonus musicus: ita tiam seres habet in actionibus habituum moralium. Siquidem ex crebris actionibus justis, temperatis, aut fortibus generantur talium virtutum habitus, qui poste à rur sum per crebras vitiosas actiones corrumpuntur. Ergo virtutes mondles natura nobis non insunt. 5. Quicquid non in omnibus hominibus eandem naturam participantibus reperitur, neg incomnibus operationem suam cum voluptate edit, illud hominibus inesse nequit. Ratio est manifesta: quia omne per se naturam aliquam consequens, semper illic est, ubi natura. Cum autem in omnibus hominibus eadem omnino sit natura, utigz consequentia illius omnibus etiam hominibus inerunt; Quicquid igitur tale non est, illudneg, naturam, perfect am sui causam agnoscit, neg, natura inesse potest. Præterea natura omnes a-Etiones cum poluptate expedit, uti ex Aristot, lib. 2. Ethic.c.g. constat, Atqui virtus moralis non in omnibus hominibus eandem naturam participantibus reperitur, neg, in omnibus operationem cum voluptate edit, quod per se manifestum est, cam in multis nulla, in paucis vix aliqua virtus deprehendatur, que tamen sine maximo labore, & molestia non acquiritur: Semper enim ad vitia procliviores sumus, & majore cum voluptate vitia, quam virtutes sequimur. Ergo virtus moralis hominibus natura inesse nequit.

QUÆSTIO II.
An virtutes Ethnicorum sint peccata

Quem-

Vemadmodum illi in excessu peccant, qui virtutes Gen-tilium tant a perfectionis pradicant, ut iis praditos salutem promereri, & consequiposse affirment: Ita in defectu peccant, qui virtuosas Ethnicorum actiones adeò deprimunt, ut eas simpliciter, & absolute peccatis, & operibus carnis, que sunt inimicitia adversus Deum, annumerent, Deog, placere negent. Proinde ut media, eags tutissima vià incedamus, sciendum est, virtuosas Ethnicorum actiones dupliciter considerari: 1. Intrinsece, seu formaliter natione sue quidditatis, per quam tales sunt. 2. Extrinsece, respectu subjecti, in quo sunt. Quod si igitur priori modo, nimirum intrinsece, & essentialiter considerentur, dubium nullum est, quin bonæ, O peccatis annumerari nequeant. 1. quia proveniunt ex recta mitione, & ex naturà, in quantum est bona, & aliquas congenita imaginis Dei portiunculas adbuc reliquas habet : que, cum bonæ sint, exsemalum effectum, seu peccatum non producunt: Impossibile enim est, ut cause bone estectum non bonum producant, cum causa, Es causatum toto genere non differant, sed qualis causa, talis etiam sit effectus. Si enim virtutes morales Ethnicorum v. g. fortitudo, temperantia, liberalitas, justitia, formaliter, & in se essent vitia, sequeretur boc absurdum, videlicet, quod causa barum virtutum essent vitiose, cum omne vitium effecti lateat in vitio cause. 2. quia legi Dei hominum mentibus inscriptæ congruunt: Gentiles enim temperanter, & juste vivendo, legem Dei, que vitam temperantem, & justam requirit, non absolute violabant; sed suo modo, ac pro viribus observabant. Hinc Apostolus Rom. 2. v. 14. dicit: Gentes quæ legem non habent, naturaliter ea, quæ legis sunt faciunt. Dum autem quis facit ea, que sunt legis, eo ipsoper se non peccatum committit, sed virtutem exercet. Lex enim peccatum non pracipit, sed bonum. Atqui Gentiles honeste vivendo fecerunt ea, qua sunt legis. Ergo eo ipsoper se non peccarunt, sed virtutem exercuerunt. Quecung, igitur actio legi divine conformis est, illanon est opus per se malum, sed suo genere bonum. 3. Quia Deum habent autorem, à quò proficiscuntur: Cause enim secunde sine concursis & operatione causaprima nibil agunt. Pratered ipsa virtutes Ethnicorum in se sunt bonum quid legi divina, & recta rationi consentaneuma

neum, atg, ex residuis divinæ imaginis scintillulis resultans. Deus igitur erat, qui virtuosas actiones, beroicos g, motus in Ethnicis excitabat: Omne enim datum optimum, & omne donum perfectum desursum est, descendens à patre luminum, inquit Jacobus in Epist.c. 1. v. 17. Hinc Augustinus lib. 14. de Civ. Dei c. 26. Deum vocat omnium volunt atum bonarum adjutorem. Et Epist. 130. scribit: Polemonis continentiam esse donum Dei Item lib. 4. contra Julian. c. 3. Quanto tolerabilius illas, quas dicis in impiis esse virtutes, divino muneri potius, quam eorum tribueris tantum modo voluntati, licet ipsi hocnesciant. Huc spectat, quod Armandus de Bello Vilu, Tract. 2. c. 126. habet: Quædam, inquiens, sunt à Spiritu S., sed non enm Spiritu S. ut virtutes, & dona in impiis. Et ita se habent virtuose gentilium actiones formaliter, & natione sue essentie considerate. Si autem porrò extrinsecè, & ratione sui subjecti, quod est, persona non renata, Deog, exosa, & inimica estimetur, largimur facile, virtutes illas per accides respectu sui subjecti quodamodo insici, ac commaculari, ut Deo displice ant Exempla hujus rei S. codex nobis suppeditat. Sic ipse Deus in Veteri Testamento præcepit ac instituit sacrificia, ideog, bæc secundum legem, & bona, & Deo pergrata erant, quando à piis offerebantur; quando autem ab impiis peragebantur, prorsus exosa, 5 inimica ipsi erant, ut testatur apud Esaiam c.1.v.11. Quò mihi multitudo victimarum vestrarum dicit Dominus? v.13. Ne offeratis ultrà lacrificium frustrà; incensum abominatioest mibi. Et cap. 66. v. 3. Qui immolat bovem, q. qui interficiat virum: qui mactat pecus, q. qui cervicem frangat cani: qui offert oblationem, q. qui sanguinem suillum offerat: qui recordatur thuris, q. qui benedicat idolo. Sicetiam Deus à nobis requirit, ut ipsum colamus & laudemus. Que opera, videlicet laudes, preces, ac cultus Dei, Deo pergrata sunt, si prosixiscantur à personis sidelibus; si verò præstentur ab insidelibus, tum licet formaliter, & intrinsece non sint peccata; attamen à Deo gratiosè non acceptantur, sed ipsi displicent, ac pro peccatis reputantur. Unde Deus ipse impio dicit Psalm.50. v.16. Cur recitas statuta mea, & assumis testamentum meum per ostuum? Et Esai.1. v.13. Neo-

Neomeniam, & Sabbathum, quando convocatis Ecclesiam, no feram v.14. Calendas vestras, & solenitates vestras odio habuit anima mea, sunt mihi oneri, fatigatus sum sustinendo. v.15. Et cum extenderitis manus vestras, avertam oculos meos à vobis: & cum multiplicaveritis orationem, non exaudiam. Eodem plane modouniverse virtutes, & honeste actiones, neut in se sunt bonæ, quatenus tamen gentilibus, adeog, infidelibus insunt, per accidens in peccata degenerant. 1. quia siunt sine side. Absq; side autem impossibile est placere Deo: Hebr. 11. vers. 6. Fides enim virtutum q. anima est, sine qua omnia opera Deo displicent, & peccata astimantur. Unde Ambrosius lib. 1. de vocatione gentium. c. 3. inquit: Sine cultuveri Dei etiam, quod virtus videtur esse, peccatum est nec placere. Deoullus sine Deo potest. Augustinus contra duas Epistolas Pelagianorum c. 5. Sine fide, quæ videntur bona opera esse, in peccata convertuntur. Epist 105. Opera bona fiunt ab homine: sides autem in homine, sine quâ illa à nullo siunt homine. Omne enim quod non est ex fide, peccatum est. Et Anshelmus in Comment. super cap. 14. Rom. Omnis vita infidelium peccatum est, & nihil bonum sine Summo bono 2.quia non ad Dei, sed propriam gloriam referuntur: Que enim preclare illi egerunt, ed spectabant omnia, ut ab hominibus laudarentur famægi immortalitatem sibi compararent. Hinc ajebat ille: Quantos toleramus labores, ut Athenis in theatro bene audiamus? Trajanus Imperator glorie parande adeò avidus fuit, ut nomen suum ubig, inscribi juberet, & propterea à Constantino M. herba parietaria vocaretur. Hinc Theophylactus in Enarratione super c.6. 70h. p.233. verissime ait: Quamvis boni quidam gentiles habiti sint, omnia tamen ad vanam gloriam fecerunt. 7 am autem actiones ex sine judicantur: bic enim quasi esse largitur operi. Si ergo finis bonus est, tum & opus tale dicitur; si verò ille malus, tum & opus malum censetur. Unde scire Augustinus lib. 4. contra Julian. c.3. scribit: Cum facit homo aliquid, ubi peccare non videtur, si non propter hoc facit, propter quod facere debet, peccare convincitur. Item: Non actibus sed finibus pensanpensantur officia. Et lib. 18. de Civ. Dei cap.25. Virtutes nisi ad Deum referantur, non sunt virtutes.

#### QUÆSTIO III. Utrum de vitiissit agendum in Ethicis?

Monnulli pari ratione, quâ fallacias ex Logicis proscribunt, etiam doctrinam vitiorum Ethica tractationi minime convenire contendunt.

Contrarium verò non tantum autoritate Aristotelis, qui do-Etrine virtutum tractationem vitiorum paßim adjungit, & modum cavendi monstrat, sed & sirmisimis rationibus facile probatur. Nam 1. Contrariorum eadem est scientia, & disciplina juxta Aristotelem. Jam autem virtus, & vitium sunt contraria. Ergo in e adem disciplina considerantur, & per consequens, quia in Ethicis agitur de virtutibus, ibidem & de vitiis agi debet. 2. Contraria juxta se posita magis elucescunt. Virtus autem, & vitium uti dictum, sunt contraria. Ergo in Ethicis de vitiis tractandum erit, ut virtutum doctrina magis elucescat. Hinc medium, in quo virtus consistere dicitur, imperfecte, & consuse saltem cognoscetur, nisi addantur extrema, inter que mediocritas sit servanda. Imò vitium sepè virtutis speciem habet. Ne igitur pro virtutibus vitia apprehendamus, necesse est, ut in Ethicis etiam de vitiis agamus. 3. Summo bono (civili) contraria est summa miseria, que in aliqua disciplina, & quidem in nulla alia, quam in Ethica tradi debet. Ergo etiam vitia illa sque ad miseriam illam deducunt, ibidem tradenda erunt.

Dislinguendum tamén bîc inter ea, que in Ethicis tractantur primò & principaliter, Ginter ea, que ibi secundario, & propter aliud tractantur. Si loquamur de essentiali tractatione, aut parte constituente, aut de proprio Objecto, aut sine adequato facile damus in Ethica hoc modo de vitiis primò, & principaliter non agi, sed tantum secundario, & propter aliud, nimirum uberioris perspicuitatis, distinctionis, explicationis, & tractationis ergò, ut virtutes magis

23

magis magisch elucescant, à nobis cognoscantur, & apprebendantur, nec non ab aliis actionibus recte discernantur.

QUÆSTIO IV.

An vitia omnia sint paria?

ta quidem sentiebant olim Stoici, quorum opinionem bis exponit verbus Diogenes Laërtius in Zenone: Ut verum vero magistale non est, neq; falsum falso; ita nec fraus fraude, nec peccatum peccato. Nam & qui centum stadiis Canopo abest, & qui uno, pariter non sunt in Canopo. Sic qui parum, vel magnum delinquit, pariter abest à recto. Idem testatur Cic. in Omt. pro Murena, p 201. Stoici, inquiens, dicunt omnia peccata esse paria, omne delictum scelus esse nefarium, nec minus delinquere eum, qui gallum gallinaceum, cum opus non fuerit, quam qui patrem suffocaverit. Et lib. 4. de sinibus pag. 172,173. scribit: Stoici arbitrabantur homines sceleribus, & paricidiis inquinatos nihilo miseriores esse, quam eos, qui cum caste, & integre viverent, nondum perfectam illam sapientiam essent consecuti. Et paulo post: Nihil ergo adjuvat procedere, & progredi in virtute, quo minus miserrimus sit, antequam ad eam pervenerit.

Caterum falsam, S absurdam esse hanc Stoicorum opinionem exinde probatur: Nam 1. Una virtus alteme est prastantior. Ergo S unum virtum altero est deterius: quia contrariorum eadem est ratio: quanto excellentior igitur est virtus, tantò gravius erit vitium virtuti illi oppositum. 2. Divetsa objecta faciunt etiam diversitatem ipsarum rerum. Omnis enim habitus pro diversitate objectorum diversificatur: Jam autem objecta vitiorum sunt diversa: Ergò S vitia sunt diversa: Et per consequens, vitium illud, quod est circa ipsam hominis substantiam, ut homicidium, gravius est eo, quod circa bona externa occupatur, quale est surtum. 3. Principia vitiorum sunt diversa: In aliis enim major, in aliis minor est voluntas ad peccandum: Ergò S ipsavitia, quorum principia ita diversificantur, inter se non sunt aqualia, sed maxime variant. Quò major enim est voluntas ad peccandum, eò majus est vitium: quò minor est

voluntas, ed etiam tolerabilius est vitium. 4. Vitia non equaliter, sed diversimo de, & nonnulla quidem magis, nonnulla minus puniuntur. Ergo non sunt paria: Diversitas enim pæn arum non aliun. de quam ex diversa vitiorum gravitate oritur. Si itag, vitia essent paria perperam leges omnes adversus vitia pænas statuerent impares. 5. Delicta ex variis circumstantiis vel graviora vel leviora redduntur: Licet enim omnia vitia in eo conveniant, quod sint vitia, & quod pænam mereantur, adeog, respectu generis considerata, eque paria dici que ant; attamen in specie, & natione modi vitiositatis maxime variant, ideog, magna illorum inequalitas deprebenditur, sive diversa interse vitia conferantur, sive singula seor sim considerentur suis ipsorum circumstantiis, & gradibus, quibus à parvis initiis paulatim assurgunt. Vitia enimex circumstantiis personarum, locorum, iemporum, rerum, & mediorum sunt estimanda; iccircò accurate bic attendendum, quis, in quem, ubi, quando, quomodo, qua in re, quo animi proposito, & quibus de causis delinquat; v. gr. ratione personæ magis peccat, qui fratrem deserit, seu pecunià fraudat, quam qui civem, aut alienum; qui patrem occidit, quam qui servum, qui Magistratum injuria afficit, quam qui quemlibet alium & c. ratione loci gravius est delictum illud, quod sit in publico loco in conspectu Magistratus seu populi, quam quod clam sit in privatis ædibus. Eadem ratio est aliarum circumstantiarum, pro quarum varietate variant quog, vitia, ac propterea non eandem, sed interdum graviorem, interdum mitiorem ponam merentur. Intellexit boc Aristoteles, quando lib. 6. Eth. Nic. c.s. scribit: Si quis Magistratum gerens aliquem percusserit, repercutiendus non est. Et si quis Magistratum percusterit non solum est percutiendus, sed & supplicio afficiendus. Et iterum lib. 8. Eth. c.g. Diversæ etiam injuriæ ad unumquemq; horum sunt, incrementumq; accipiunt quò magis erga amicos sunt: ut pecuniis socium privare, gravius est, quam civem: & non opem ferre fratti, quam alieno: patrem item percutere, quam quemlibet alium. Imò opinionem istam Stoicorum, tanquam portentum aliquod jam olimipsi etiam Ethnici exploserunt: Vide Cic.lib. 4. de si-nibus p. 173. Plutarchus lib. de Stoicis, & lib. de prosectu in virtute, nec non alii.

QUÆ

#### QUÆSTIQ V.

An ea, quæ ex irâ, cupiditate, aut aliquo alio vehementiori affectu fiunt, rectè di-

Cleero in Topicis, & Partitionibus dicit in ignorationem Guog, cadere metum, cupiditatem, alias és animi perturbationes.

Unde quidam colligunt, talia factaesse invita, ac proinde veniam, &

excusationem mereri.

Oppositum autem nos cum Philosopholib.3. Eth. Nic, c.1. tuemur. Nam sieà, que ex irà cupiditate, aut alio aliquo vehementiori affectu oriuntur, non spontanea, sed plane invita sunt dicenda, sequitur 1. Omnia que à pueris, & brutis animalibus fiunt, esse invita: Bruta enim, & pueri solis ducuntur perturbationibus, negz enim ex natione agere possunt, cum eà vel omnino careant, ut bruta animalia, vel ejus usum non habeant, ut pueri. 2. Non solum turpes, sed & multas honestas actiones ex bono, & laudabili aliquo affectu profectas, ese invitas nominandas. 3. Virum bonum invitum bene agere, invitum facere officium suum, invitum etiam expetere virtutem, eruditionem, laudem, bonorem, gloriam, salutem patriæ, sanitatem, ac felicitatem eum suam, tum suorum; item invitum amare parentes, liberos, viros bonos; item, invitum irasci sceleratis, ac improbis, gaudere rebus prosperis, dolere adversis. Hec enim & similia ex affectu aliquo proveniunt. 4. Omnia que ex irâ, aliisg, animi perturbationibus fiunt, esse molesta; (qualia sunt omnia inviva,) cum tamen teste experientià videantur jucunda, & in ipsa ir à que dam jucundit as, propter vindicte cupiditatem reperiatur. Unde Homerus lib. 18. Iliad scribit: Iram Achilli fuisse instar mellis, quod sub lingua ejus liquesceret. 5. Iram, cupiditatem, reliquos g, affectus, suum principium non in bomine, sed extra hominem habere: cum invita proprie dicantur ea, quorum principiu est extra agentem. Si igitur actiones ex affectibus ortæ dicantur invitæ; utigs principium earum non erit querendu in ho-mine, sed potius extra hominem. At bæc omnia sunt inconvenientia, & falsa. Ergo etiam inconveniens, & falsum est, quod actiones ex irà, cupiditate, aut also aliquo vehementiori affectu profecta dici debeant invitæ, ideogs venia, & excusatione mereantur. QUÆ.

#### QUÆSTIO VII

An Electio brutis competat?

C'I vox electionis sumitur communiter & late pro Quovis appetitu, quo sensuum beneficio una res alteri anteponitur, aut præ alter à vitatur, largimur facile, boc significatu electionem in bruta cadere, cam illa sensuum ductu aliquid præ alio persequantur, & hocmagis, quamillud fugiant. Si vero terminus electionis proprie,& stricte accipitur pro tali electione, quam pracedit consiliu, & nationis judiciu dirigit; unde electio ab Aristot. lib. 3. Eth. Nic. c.3. desinitur præmeditata appetitio eorum, quæ in nostra sunt potestate, aut per nos sieri possunt: tum eam brutis attribui posse negamus ob sequentes nationes. 1. Ubicung; non datur potentia ad oppositorum utrumg, in determinata, ibi non datur electio. Ubi enim datur electio, ibi etiam datur potentia ad utrum g oppositorum indeterminata. Quia is demum eligere dicitur, qui, cum utrumg, facere queat, boc solum facit, illud verò non facit. Jam verò in brutis non datur potentia ad oppositorum utrumgz indeterminata: sed potius ad unam tantum partem determinata. Siguidem naturaillorum utpote determinationis bujus causa uno, eodemý, modo semper agit; sola autem nationalis potentia in oppositum etiam est, uti habet Philosophus lib.g. Metaph. Ergo inbrutis non datur electio. 2. Quæ destituuntur ratione, illis electio non competit. Electionem enim præcedit consultatio, que rationem necessario præsupponit. At bruta destituuntur ratione; quia carent animarationali, qua solà homo à brutis distinguitur. Unde etiam propria rationis, videlicet ratiocinatio, disciplina capacitas, risibilitas, loquela & c. in brutis non apparent. Ergo brutis electionon com-

QUÆSTIO VII.

Utrum in hominis arbitrio, & potestate posisitum sit virtutem colere, & vitia fugere?

Diverse

Iversa fuerunt velerum Philosophorum de hat quastione opiniones. Nam Stoici, & qui ante eos vixerunt, Democritus, Heraclitus, Empedocles, Aristippus, & multi alii dixerunt:
Omnia ab hominibus sieri fatali quadam necessitate, quemadmodum ab aterno ita suerit decretum, & constitutum seu prasinitum,
ita ut in hominis arbitrio non positum sit hoc vel illud agere, aut non
agere, bonum vel malum esse, benè vel malè agere, quemadmodum
ab aterno sataliter suit determinatum, & constitutum. Platonici
verò concedunt quidem in hominis voluntate, & potestate esse situm
benè agere, & virtutum actiones esse spontaneas, at goluntarias;
ad vitia autem, & malas actiones, ajunt, homines quodammodo inpitos & nolentes pertrahi, & rapi à vehementioribus cupiditatibus;
at gideò peccata non esse spontanea, & homines no sponte esse malos.

Verum enim vero, quod non saliem virtutes, sed etiam vitia in hominu arbitrio, & potestate consistant, adeog, voluntas nostra quoad actiones externas, ac civiles ad hanc vitam, politicamés conversationem pertinentes omnino libera sit, sequentibus argumentis demonstrabimus. 1. Quorum cause, & principia sunt in hominis arbitrio, & potestate, ea ipsa quogssunt in ejus arbitrio, & potestate, bocest, adeò libera sunt, ut penes hominem sit ea velfacere, vel omittere: ratio est, quia effectus imitatur naturam cause: qualis enim causa, talis etiam effectus. Si igitur causa est voluntaria, etiam effectus est voluntarius. Jam verò actionum tam bonarum, quam malarum, (ex quibus babitus virtutum, & vitiorum generantur) cause, & principia sunt in hominis arbitrio, & potestate. Ergo ipsæ quogs actiones tam bonæ, quam malæ sunt in hominis arbitrio, & potestate. Minor probatur, quia actionum, & habituum cause sunt voluntas, consultatio, & electio; que omnia sunt in hominis potestate; id quod declarari potest ex natura contra. riorum, quorum eadem est ratio. Si enim in nobis situm est, aliquid facere, utigin nobisetiam situm est, illud non facere: Et vice versa. Si in nobis situm est aliquid non facere setiam situm est innobis aliquid facere. Quapropter sin nostra potestate est aliquid facere, quod est honestum, etiam in nostra potestate erit, facere aliquid, quod est eurpe; & rursus, si in nostrà potestate est non facere id, quod est bonestum,

nestum, etiam in nostra potestate erit, non facere id, quod est turpe. 2. Si actiones virtutum, & vitiorum non sunt in hominis potestate, & arbitrio, tum frustrà constituuntur leges, præmia, & pænæ, quibus homines ad virtutes excitantur, & à vitis avocantur. At consequens est falsum: quia no saltem legum, sed etiam pramiorum, & pænarum magna vis est adstudium virtutis, & honestarum actionum excitandum; Unde non pauci honoribus, & pramiis incitantur, ut virtuti studeant, non pauci etiam minis & panis, que legibus sanciuntur, à sceleribus absterrentur. Ergo & antecedens falsum est. Consequentia patet; nam que in hominispotestate, & arbitrio non consistunt, de jis frustrà feruntur leges, aut dant ur præcepta, aut instituuntur cohortationes, vel dehortationes adilla suscipienda, velomittenda. Quod Aristoteles lib 3. Eth. c.s. declarat exemplis actionum naturalium, ut esurire, frigere, calere. Merito enim ridetur, qui conatur, aut præcipere, aut persuadere esurienti, ne esuriat, aut frigenti, ne frigeat, aut febrili calore astuanti, ne caleat; quia tales actiones non sunt in nostro arbitrio, & potestate, ut eas suscipere, velomitterequeamus, quoties cung, volumus. Ideò in Proverbio dicitur: Vențer caret auribus. 3. Si actiones virtutum, & vitiorum non essent in hominis arbitrio, & potestate, injuste punirentur tum ii, qui scienter contra leges peccant, tum ii, qui per imprudentiam, aut ignorantiam aliquid flagity committunt si bujus ignorantie ipsi sint autores, & cause. At falsum est posterius. Nam Plato lib.12. de legibus, 5 in Gorgia inquit; Vitia hominum atq; fraudes, damnis, ignomimiis, vinculis, verberibus, exilio, morte punire solent homines: Et merito quidem. Ergo & prius falsum est. Ratio consequentiæ bæc est, quia injustum est immerentem, & invitè agentem punire: Idcirco rectè ait Clemens Alexandrinus lib. 1. Strom: Nec laudes, nec vituperationes, nec honores, nec supplicia justa sunt, si anima non habeat liberam potestatem, & appetendi, & abstinendi, sed sit vitium involuntarium. Et August. lib. de duabus animabus inquit: Neq; hic libri obscuri mihi scrutandi, unde discam neminem vituperatione, suppliciove dignum, qui id non faciat, quod facere non potest; Nonne ista cantant, & in montibus passores, & in theatris Poëtæ, & indocti in circulis, & docti in bibliothecis, & Magi-

& Magistri in Scholis, & Antistites in sacris locis, & in Orbeterrarum genus hominum? 4. Si nulla est libertas in actionibus bumanis, nulla etiam est actio moraliter bona, aut mala. Sed hoc est falsum. Ergò & illud. Connexio patet; id enim est benè agere, ad honestatem, & legemnatura actiones suas conformare: conformari autem ad alterum nihil potest, nisi id, quod in potestate eius est, qui conformarc velit. Similiter male agere, ille tantum dicitur motaliter, cujus actiones illi regulæ conformes non sunt, cum esse tamen potuerint, & debuerint. Unde est, quod bruta non peccant, etiam agendoid, quod cum homo agit, reverà peccat. 5. Si homini omnis libertas denegatur, etiam ratio eidem denegabitur. Atqui hoc est absurdum. Ergo & illud. Connexio patet: rationis enim vis, & facultas, quà bomo ornatus, & donatus, libertatu defectum non admittit. Hac enim præterita cum futuris, distincta inter se, & opposita cum oppositis comparat, at g; ita ex collatione posteriorum cum prioribus, quidin una quagz re vel faciendum vel omittendum sit dijudicat. 6. Quod experientia quotidiana probat, de eo commodo dubitari non potest. Atqui dari liberum arbitrium inrebus externis & civilibus probat quotidiana experientia, ostendens scilicet penes hominem esse non tantum, ut ambulet, vel non ambulet, sed etiam ut virtutistudeat, vel non studeat. 7. Si improbitas hominum non est spontanea, utigz non modò omnia que de principiis humanarum actionum dicuntur, erunt incerta, dubia, & falsa; sed & hominum peccata, & actiones male ad alia principia, aliasg, causas extra bominem referrinecesse suerit. At hoc posterius est absurdum: Siquidem non tantum certa, & indubitata sunt, que de principiis humanarumactionum dicuntur, sed & ea ipsaprincipia, unde actiones ille prosiciscuntur, non sunt extra hominem, sed in homine. Ergo &

QUÆSTIO VIII.

Anomnes affectus simpliciter sint mali, & vitiosi.

SToici existimarunt affectus omnes sua natura esse pravos, rationi adversos, viro sapienti nulla ratione congruentes, ideog, ab animo

nimo virtutis studiose penitus removendos: Verum non absolute, & per se omnes affectus tales esse facile patet ex sequentibus rationibus. 1. Quicquid à Deo proficiscitur, illud perse, & absolute non potest esse malum: Quemadmodum enim ipse summe bonus est: itaetiam omnia naturaliter bona sunt, que abipso sunt. Jam autem affectus quà tales, à Deo proficiscuntur: homo enim à Deo, & natura, ejus famula, & ministra (que nil temere, & frustra facit, sed singula in congruentem scopum dirigit, cunctisque a sola præbet, que profinis adeptione eis conducunt,) donatus est affectibus, seu facultate innscendi & concupiscendi, que movet, & recipit in se affectus. Ergo affectus ut tales, in se, sine adharente inordinatione considerati non sunt mali. 2. Quicquid Scriptum Sacra approbat, commendat & requirit, illud per & in se non porest esse malum. Atqui Scriptura Sacra approbat, commendat & requirit affectus, ut, timorem. Deut. 4. v. 10. Gaudium, Proverb. 21. v. 15. Misericordiam, Luc. 6. v.36. Odium mali, prosecutionem boni, amorem, bonorem, spem, Rom. 12. v. 9. 10. 12. ibid. v. 15. Jubemur gaudere cum gaudentibus, & flere cum flentibus, Psalm. 4. v. 5. & Eph. 4. v. 16. dicitur: Irascimini & nosite peccare. Ubimandatur affectus, & vitium illius probibetur, at & ita inter rem, & ejus vitium exprese discernitur: Imo ipse Spiritus S. amorem erga Deum, proximum, conjuges, liberos & c. Item gaudium in bono, spem in calamitate, aliosga affectus excitare dicitur. Ergo affectus per, & in se non possunt esse mali. 3. Ex quocung, per rectum usum varia, & eximiæ eliciuntur utilitates, illud per, & in se non est malum, sed ut utile jure commendatur. Atqui ex recto usu affectuum varia, & eximia eliciuntur utilitates. Ergo affectus per & insenon sunt mali, sed ut utiles jure commendantur. Minor probatur. Nam affectus per naturam nobis sunt insiti, ut potentius in optatum sinem feramur, cumulatius illum assequamur, & jucundius eo fruamur. Quemadmodum enim in mari tranquillo, nullog, vento spinante navis immota stat; Ita quog, animus noster staret, nullamg, in partem se moveret, si affectibus destitueretur. Animus, utirecte censet Herodes Atticus apud Gellium lib. 19. c. 13. omninò langueret, & torperet, nisi his agitaretur motibus & quasi concuteretur. Sine affectibus, in-

quit Seneca lib. 1. de Ira. c. 5. languet omnis actio, & vis, ac vigor animi resolvitur. Hinc eos Plato in Philebo animi nervos indigitavit, significans, animum iis laxari, & contrabi, attolli & dimitti, non aliter atg, corpus nervis. Plutarchus lib. de virtut: moval. illos vocavit ansas Philosophiæ, quibus & ipsa capiatur, & virtus apprehendatur. Adeò nimirum affectus natura nostra non nocent, ut illi potius inserviant, & adjumento sint ad virtutum actiones expeditius, ac felicius perficiendas. Sic ira conducit fortitudini, quatenus vires auget, promptiores nos reddit, arma ministrat, timoremy, longèrepellit:iccircò vulgò nuncupatur calcar, & cosfortitudinis, sine qua, & Orator prorsus friget, juxta Cicer lib. 4 Tuscull. quaft. Sie misericordia benefactorum mater conducit, imò extimulat nos ad opem aliisferendam. Metus facit, ut capeamus turpia, & vitemus noxia, que vires nostras superant. Tristitia castigat delinquentes, & aberrantes in viam reducit. Amor, & odium cum reliquis affectibus civili vita ita commodant, adeog, natura nostræ conveniunt, ut homines sine iis nec recte, nec secundum virtutem vivere, nec feliciter servari que ant: Unde Lipsius lib. 3. Manuduct. in Stoicam Philosophiam verissime scribit : Sine ira fortitudo non erit, sine metu prudentia, sine cupidine temperantia, sine lætitia sensus, amorq; virtutis. Quam etiam ob causam apud Lacedæmonios, attestante Plutarcho in Cleomene, timori, risui, & omnibus propè affectibus templa erant dicata. Adhæc insiti nobis sunt affeétus non tantum ut testentur de Deo, quod irascatur peccatis & re-Elè factis gaudeat, verum etiam, ut naturam juvent, valetudinem tueantur, ingenium acuant, & totam vitam servent. Iccirco reprebensionem merito incurrit is, qui iis, pro quibus oportet, non irascitur, eorum quorum misereri debet, non miseretur, in malis non tristatur, in bonis non læt atur, met uenda non met uit, speranda non sperat, amanda non amat, necodio prosequitur, que odio maxime digna sunt. 4. His vandem accedit autoritas Patrum. Nam D. Augustinus lib. 14. de Civitat. Dei c. 8. & 9. luculenter oftendit, cives san-Elæ civitatis Dei, in hujus vitæ peregrinatione, sub Christilege. viventes, metuere, cupere, dolere, gaudere; & nisi hoc facerent, inquit, adversarentur mandatis Dei: id namq; facere de-

CZ

bent.

sent, pro quibus, quando, quantumq; oportet. Et D. Chryso-stomus explicans sententiamillam, Matth. 5. v. 22. Qui irascitur fratrisuo sine causa, reus erit judicio: diserte ait. Quare qui irascitur cum causa non erit reus, alioquin inaniter adderetur ea conditio, sine causa: Si enim ira non suerit, nec doctrina prodest, nec judicia stant, nec crimina compescuntur. Exquibus apparet omnes affestus non simpliciter esse malos & vitiosos.

Promeliore tamen questionis bujus intelligentia sciendum est, affectus dupliciter considerari. 1. quatenus sunt motus naturales animæ sensitivæ; atý, sic in suo genere boni sunt, bonitate nempenaturali; moraliter autënec boni, nec mali sunt. Nam ut Aristoteles lib. 2. Ethic. Nicom- c. 5. p.52. recte docet, ex affectionibus nec probi, nec improbi nominamur, item, affectiones nobis nec laudi dantur, nec vitio: Nec enim qui timet, nec qui irascitur, laudatur, nec qui omninò irascitur, vituperatur, sed qui quodammodo. 2, quatenus imperio rationis subjacent, vel ab eadem dissentiunt: atg, sic moraliter boni, velmali dicuntur: Quemadmodum enim virtus ut & vitium exanimo agentis astimatur, ita etiam affe-Etus, an moraliter boni, velmali sint, ex animo agentis judicantur. Affectus igitur moraliter boni sunt, qui dictamini rectæ rationis subjiciuntur: mali verò qui à prescripto sana rationis exorbitant. Unde rectè monet B. Augustinus lib. 9. de Civ. Deic. 5. col. 504. In disciplinâ nostrâ non tâm quæritur, utrum pius animus irascatur, sed quare irascatur: necutrum sit tristis, sed unde sit tristis: nec utrum timeat, sed quid timeat: Irascienim peccanti, ut corrigatur: contristari pro asslicto, ut liberetur: timere periclitanti, ne pereat nescio, utrum quisquam sanà consideratione reprehendat. Et lib. 14. de Civ. Dei. c. 8. col. 765. Cupiunt, timent, lætantur & boni, & mali. Sed illi benè, isti malè, sicut hominibus seu recta, seu perversa voluntas est.

Patescit hinc, quod nonomnes affectus absolute, per se & simpliciter sint vitiosi. Proptereà hac nullo modo inter se confundi debent; affectus aliqui sunt mali; & affectus sunt mali, quà sunt affectus. Sicut enim actiones multa sunt mala, & nulla tamen earum
est mala, quà est actio, v. g. Extensio manus non est mala, quatenus est

nus est extensio manus, licet extensio manus adrem illicitam, seu alienam invito Domino auserendam sit mala. Ita etiam affectus quidam mali esse possunt, (& sunt omnes, qui rectarationi repugnant,) neg; tamen mali, quatenus sunt affectus. v.g. Irasci, quate-

nus tale non est malum; licet innocenti irasci malum sit.

Notandum præterea, quòd inter affectus sepenumero recenseantur quædam, quorum statim nomina pravitatem aliquam indicant, & plus sunt, quàm simplices affectus, ut invidia. Èmixase enania, emulatio, impudentia, & similia. Quemadmodum enim turpes actiones, ut furtum, scortatio, adulterium & c. non sunt actiones tantum, seu nudæ actiones, sed actiones à lege Dei exorbitantes,
& cum rectà ratione pugnantes. Ita etiam invidia, èmixase enaxia,
& si quid simili modo afficit animum, non sunt affectus tantum, seu
nudi affectus, sed affectus à rectà ratione deslectentes: Sic invidia
plus est, quàm dolor, adeog, plus quàm simplex affectus: Est enim
talis dolor, qui ex prosperitate, & commodo proximi concipitur.
èmixase enaxia plus est quam voluptas, adeog, plus quam simplex
affectus: Est enim talis voluptas, qua ex proximi adversitate, &
incommodo percipitur.

Cæterum non tantum affectibus annumerantur, quibus pravitas, sedetiam quibus bonitas moralis inest. Ita 500 y parentum in liberos, & liberorum pietas erga parentes, affectus judicantur, (utring, enim amor est,) & quidem boni, (siquidem parentes amare, & liberos amare nemo dixerit malum, sed bonum:) non tamen sunt simplices affectus, sed affectus cum sanà ratione amicè conspirantes; notant enim non saltem amorem, sed amorem illius, quem

El lex natura, & rectaratio amare dictitat.

# QUAESTIO IX. An in potessate hominis sit moderari affectus?

Affirmativa per se satis conspicua est, nos tamen eam ex abundanti it amunimus 1. Penes quem est virtute morale sibi acquirere, sacquisitam exercere, in ejus etiam potestate est moderari affectus.

G 3

Virtus

Virtus enim moralis abg, impetuosorum affectuum coercitione, seu moderamine acquiri, & exerceri nequit. At penes hominem est virtutem moralem sibi acquirere, & acquisitam exercere. Ergo etiam in hominis potestate est moderari affectus. 2. Quicunq; affectus suos naturales ad bonum morale libere determinare, atg rectarationis imperiosubjicere potest, in illius potestate est affectus moderari. Atqui homo affectus suos naturales ad bonum morale libere determinare, atg, recte rationis imperiosabjicere potest. Ergo in hominis potestate est affectus moderari. 3. In cujus potestate est teneros puerorum animos à pravis moribus abducere, victe instituere, flectere, & ab ineunte étate ita assuefacere, ut discant delectari, & dolere iis rebus, quibus, quando, & quantum decet, in illius potestate etiam est moderari affectus Jam verò in hominis potestate est teneros puerorum animos à pravis moribus abducere, recte instituere, flectere, & abineunte etate it a assuefacere, ut discant dele-Etari, & dolere iis rebus, quibus, quando, & quantum delectari, & dolere eos decet; teste ipsa experientia. Ergo in hominis potestate est moderari affectus. 4. Si vitiosos affectus coercere, attemperare, Es adjustam mediocritatem redigere, non est in hominis potestate, sequitur frustra ferri leges, & dari præcepta, frustra etiam institui adhortationes, & dehortationes de inordinatis affectibus sugiendis, moderandis, & sedandis. Ratio connexionis est istaguia frustra præcipiuntur illa suscipienda, vel omittenda, quæ in hominis potestare non consistunt. At consequens est falsum: quia legum, præceptorum, & adhortationu de affectibus moderatis prosequendis, & immoderatis devitandis, magna omnino visest: qui enimiis sunt obedientes, impetuosos affectus refrenare, ac compescere omnino possunt, quemadmodum & amultis feliciter est factum. Ergo & antecedens falsum est. 5. Si affectus modernie non esset in hominie potestate, utigz ob immoderationem affectuum nemo hominum jure vituperari, ac puniri posset. Nullus enim jure vituperari, ac puniri potest, ob id quod in suo arbitrio, ac potestate non est situm; imò injustum foret immerentem, nihilg, agentem vituper are, ac punire, At posterius est falsum. Ergo & prius.

QUÆ-

#### QUAESTIO X.

An ebrietas flagitium commissum excuset, & num propterea mitius sint pusiendi illi, qui per ebrietatem, quam qui sobrii peccant?

A ssirmativam qui tuentur, ita arguere solent. 1. Si infans, mente L'aptus, furiosus, & quasi mortuus minime ob delicta puniuntur, aut certé mitius, quam alii: utig, & ebrii ob peccata punirs non debent, aut certé mitius, quam sobrii: quia hi injure illis omnibus comparantur & similes judicantur. At prius est verum attestante communi experientià. Ergo & posterius. 2. Quicunq; non ex voluntate, & proposito, sed ex ignorantia, & cœco quodam impecu peccat, is merito excusatur, vel mitius punitur ec, qui scienter, & volenter peccat; quia gravitas peccatiex meganes of seu voluntate pegantis estimatur. Ubi igitur nullus rationis usus, nullum vitæ gerende consilium, nuelus consensus; ibi etiam nulla obligatio adpenam, vel certe mitior pæna locum habet, quam apud illos, ubi ex proposito delinquitur. Jam autem ebrii peccant non ex voluntate. & proposito, sed ex ignorantià, & cœco quodam impetu; unde in jure habentur similes dormientibus, ac proptere à dicuntur vit am edormire, & mentis exilium pati. Ergo chrii peccantes merito excusantur, vel mitius puniuntur sobriis, qui ex proposito peccant.

Cæterum pro negativa, quòd scilicet non mitius sint puniendi, qui per ebrietatem, quàm qui sobrii peccant, militare ba rationes.

1. Propria turpitudo neminem excusat. Jamverò ebrietas peccantis est propria ipsius turpitudo: Hincdicitur vitiorum somes, errorum nutrix, omniums malorum metropolis. Ergo ebrietas peccantem non excusat.

2. Quicquid peccandi luentiam, contra, bonos mores importat,

illud

illud excusationem non meretur. Atqui hujusmodi pænæremissio, seu mitigatio, quo ad ebrios delinquentes, licentiam peccandi contra bonos mores importat: quia hacratione ebrii commodum aliquod sentirent ex vitio ebietatis. Ergo excusationem non meretur. 3. Quorum peccatorum principium est in nobis, illa sunt voluntaria, & propter ea merito punimur, & non excusamur. Atqui illorum peccatorum, que ebrii committunt, principium est in ipsis;possunt enim vinum modice bibendo ebrietatem vitare, & sicetiam flagitium illud, quod per ebrietatem perpetratur. Ergo peccata illa ebriorum sunt voluntaria, & propter ea merito puniuntur, & non excusantur, ac per consequens, non mitius puniendisunt qui ebrii, quam qui sobrii facinus aliquod commit sunt. 4. Quicunq; plura mala agit, & cumulat, ille aggravat peccata, ideog, non excusatur, sed merito punitur, & quidem gravius, quamille, qui tot malis non est obnoxius. At qui per ebrietatem peccat, pluramala agit, & cumulat, quam qui sobrius peccat. Ergo aggrant peccata, ideog, non excusatur, sed merito punitur, & quidem gravius, quam qui sobrius peccat. Minorprobatur: siquidem flagitium commissum per se peccatum est; buic si adjiciatur ebrietas; peccatum maxime augetur; namebrius Deum, rempubl. naturam, & seipsum offendit: Deum; hic enim æternum væ illis denunciat, qui inpotationibus strenuos sese prabent. Esai. 5. v. 11. & 22... Rempubl. quia ebrius furioso vini halitu, & flammaremp. lædit, multisg, & magnis damnis afficit; Naturam, quia hec per ebriet atem redditur imbecillis omnes g, vires amittit: Seipsum, denig, quia acies ingenii boc modo hebetatur, judicium gz penitus corrumpitur. Hinc Pittacus olim temulentos, siquid flagitii comisisset, duplo graviori pænaple Eti jussit. La ertiq lib.r. in vita Pittaci & Aristoteles lib.2. de Republ. c. 10. Apud Atheniéses ebrius Princeps morte mulctabatur. La ert. in Solon: Cæl. Rodig. lib. 15. lect. antiq. c. 6. Apud Indos mulier regem temulentum interficiens successori nubebat. Alexand.ab Alexandr. lib.z. c.11. Et apud Muscovitas ebrii, licet Sacerdotes fuerint, publice castigabantur. Sigismund. Baro in Herberstein, in commentar. rerum Muscovi. Huc facit, quod ebrietas publicis Imperii legibus severè sit probibita in Comitiis Augustanis Ann. 1400. 1430. 1548. sub tit.

tit. de compotationibus. Et Carolus V. Imperatou, teste Wesenbecio, in suis hereditariis provinciis constituit, ne ebrietas incedibus

excusationem afferat.

Pro questionis hujus decisione distinguendum est inter ebrietatem & ebriositatem. Ebrietas est unicus iste actus, quo quis vino, aut alio inebriate potu ita obruitur, ut ad actiones officii ritè obeundas ac sustinendas ineptus evadat: hacq, duplex est: Spontanea & invita, qua velex ignorantia, vel violentia committitur. Ebriositas est babitus, quo & appetitus anima no dissentiente corpore, spontè, promptè, crebrò, & cum desiderio ebrietati, ac composationibus invigilat. Utraq; quidem vitiosa est, illa tamen minorem, hac verò graviorem reprebensionem incurrit. Atq, sic inebrio, qui non datà opera, sed vini vi non animadversa prater spem suam, & rarò inebriatur, ebrietas pænam exparte minuit, non ex se, sed ex accidente, respecta voluntarii, quod quidem non planè tollitur, diminuitur tamen in es, qui ex improviso sine intentione ebrietatem contrabit, & in ea prater institutum peccat. In ebrioso v. qui continuè sese vino ingurgitat, ebrietas peccatum adeò non excusat, ut potius aggravet.

Ad argumenta pro assirmativà, & quidem ad primum respondemus, quod infantibus, furiosis, mente captis, & quasi mortuis comparentur non ebriosi, sed ebrii in summo ebrietatis gradu comstituti, & non exproposito, sed magis ex impetu quodam peccantes. Et quia eos post edormitam crapulam facti pænitet, nec perseverantia accedit, ideò in sevioribus delictis veniam merenture in gravioribus autem delictis, ubi culpa pracessit casum, benignius, & mitius, hocest, arbitrio judicis puniuntur. Alia autem jam ratio est ebrio. si, qui ex vitioso habitu, & consvetudine quadam sciens, volens gs inebriatur: Eum enim, si consveverit esse rixosus, turbasg, excitare,neg, ignoret se tali vitio laborare, (quia tunc ebricias censetur destinata ad casum, ) ordinarieple Etendum esse omnes statuunt. Præterea æquiparantur ebrii furiosis, & insanis non absolute, & simpliciter in omnibus, sed in aliquibus tantum, videlicet in modo agendi, non verò in causà actionis, que in judiciis principaliter spe-Etari destet. Hinc quia insaniæ causa involuntaria, & ex vitio nasure: causa autem ebrietatis est voluntaria, & ex libertate arbierii;

presertim etiam cum magis civitatem monstrosa ebrietas, quam

furiosa insania lædat.

In secundò argumento negamus minorem. Nam deli-Etum ebriosi non est involuntarium, sed voluntarium; ignoranter quidem peccat, sed non per ignorantiam: quia ignorantia illa non est causa peccati, sed ebrietas voluntaria, per quam sibi ignorantia amistam accersivit. Adde quod major etiam propositio tantum secundum quid vera sit; siquidem Judex non semper condemnat ex voluntate seu intentione hominis, sed ex lasione majore, aut minore civitatis: Hinc Jurisperiti dicunt: Homo aliquando puniri potest, sine culpâ si intentionem mentis, at non sine causa, si lasionem civitatis spectes.

#### QUÆSTIO XI.

An judicia civilia inter Christianos sint licita?

Oranquam per se satis manifestum est, Magistratus officium requirere, ut non tantum in publicos grassatores, pacem reipubl. turbantes animadvertat, sed & caveat, ne privatis personis damnum inferatur. Non tamen desuerunt, qui in dubium vocarint, an privata persona, (cum ei simpliciter probibitum sit exercere vindictam) bonà conscientià uti que at actionibus forensibus, hoc est, an possit implorare subsidium Magistratus, ut vel accuset aliquem coram judicio, vel pertractus in judicium opponat apologeticam responsionem, hoc sine, ut vel declinet injuriam intentatam ad sui, suorum si defensionem, vel illata mpropulset, vel restitutionem petat, & ablata repetat, vel aliquem ad pænam postulet.

Et quidem nostro seculo Anabaptistæ, omnia judicia inter Christianos, ceu illicita prorsus improbant, ac simpliciter damnant, utividere est apud Joh. Wigandum in Anabaptismo. Conrad. Schlüsselburgium in Catalogo Hareticor. lib. 12. de Anabaptistis. Mart. Chemnicium part. 2. LL. C.C. tit. de Vindicta quast. 2. p. 131. Ægidium Hunnium in volumine disp. Theolog. disput. 64.

contra

contra Anabaptistarum errores th 283. p. 663. Georg. Mylium in Explicatione August. Confess. Artic 16. fol. 204. fac. 2. & fol. 206. fac. 1. Leonh. Hutterum in Analysi Methodica August. Confess. disput. 20. thes. 89. pag. 622. item in L. L. C.C. Frid. Balduinum in Casibus Conscientia, lib. 4. c. 12. cas 5. p. 1170 Joh. Gerhardum Tom. 6. L.L. CC. p. 699. & seqq: Lucam Osiandrum in Enchiridio contra Anabaptistas, cap. 10. quest. 3. p. 229. Petrum Hinckelmannum in Resutatione Anabaptismi, disput. 14. Joh. Pontanum in Catalogo Hereticorum. c. 1. Joh. Scharpium Tom. 2. Cursus Theolog. p. 250. Joh. Henr. Alstedium in Theologia Polemica p. 643. & alios plures.

Quibus admodum affines sunt recentiores Photiniani, quilicet verbis profite antur, se honorisice de Magistratu sentire; reipsa tamen ejus judicium, potest atem, & autoritatem labefactant, dumnegant Magistratui licere, ut judicium in fratres, sive sidei consortes exerceat. Vid. Faustum Socinum in libello, quòd Evangelici Photinianis se adjungere debeant. c. 31 pag. 23. Christoph. Osterodium in Institut. relig. Christian. c. 28. p.168. Valentinum Smalcium in Refutatione disput. 7. contra D. Franz. de bonis operibus pag. 237.

fegg.

Verum Anabaptistica, & Photiniana huic opinioninos subscribere non possumus. Quamvis n. litis comes ut plurimum sit miseria, multæ etiam devorandæ molestiæ, multifaciendi sumtus, anceps sententie periculum subeundum, litigiorum sines non hominum solum, sed & cervorum, cornicular um gz vivaces quandogz superent atates: Quamvis etiam altercandi, & litigandi studium, vel ex impatientià vel avaritià, vel invidià, vel odio, vel studio nocendi, vel animo vindicandi, vel libidine rixandi, vel alio quodam pravo affectu profectum, præsertim quando obres frivolas, & leves, aut certe compositu faciles protinus adtribunal judicis curritur, & absgzulla condonatione fraternà, absgz Christiana patientià, absgztentatà prius compositione, & reconciliatione amicabili, proximo lis intenditur; quando item per mendacia, convitia, calumnias, fraudes imposturas & insidias judiciarius processus instituitur, summa verborum, & animorum acerbitate omnia geruntur, & quidem non tam ad sui defen-

desensionem, & justitie administrationem, quam ad adversariorum confusionem, ruinam, damnum, & infamiam &c. quibusvis cordatis viris, multo magis verò. Christianio merito exosum esse debeat; optandum gzesset, ut apud Christianos omnis omnino litigandi tum occasio, tum consvetudo ita removeretur, ut cirig, bona sua cum pace possidere liceret. Quod si tamen propter effrenem malorum proterviam in propria præsertim causa res controversa aliter transsigi, ac decidi nequeat, licitum omninò est cuivis Christiano salvà, & illesa pietate absg; ullo conscientie periculo eandem judicio persequi, adeog, judicis seu Magistratus auxiliums implorare, se, suosg; defendere, injuriam illatam propulsare, intentatam declinare, per vim, & fraudem erepta repetere, malesicos ad pænam postulare, atque sic contra injuriantes in judicio legitime agere. Sicut enim in aliis abusus rei à vero usu semper est discernendus; ita etiam boc loco accidentarii & vitiosi abusus in civilibus judiciis sapenumerò occurrentes, ab ipsis civilibus judiciis, que inse, ac per se sunt lieita, & ad civilis societatis conservationem summoperè necessaria, accurate distingui debent.

Confirmamus autem sententiam nostram affirmativans immotis fundamentis, quorum 1. petitur à dictis Scripturæ, dipinam Judicum ordinationem asserentibus: Talia sunt 1. illa, in quibus judicium dicitur elle Dei, ut Deut, 1. v. 17. Ne timeatis à facie viri, quia DEI judicium est. 2. Paralip. 19. vers. 6. Videte quid faciatis, non enim hominis exercetis judicium sed Domini. Et Psalm. 82. v. v. DEUS dicitur stare, & judicare in medio Deorum, sive judicum. 2. Expressum divinæ sapientiæ estatum.. Proverb. 8. vers. 16. Per me reges regnant, & judices justa decernunt. 3. Jussum divinum de constituendis judicibus. Deut. 16. vers. 18. Judices, & prafectos constitues in omnibus portis tuis, quas Dominus Deus tuus dederit tibi, per singulas tribus tuas, ut judicent populum justo judicio. Et Amos cap.5. v. 15. Constituite in portà judicium. 4. Illa loca, quæ agunt de exercendo judicio. Genes.9. vers.6. Quicunque efsuderit humanum sanguinem per hominem fundetur sanguis illius, Exod.

Exod.21. V. 12. Qui percusserit hominem, & mortuus fuerit morte moriatur, Esai. 1. v. 17. Querite judicium, subvenite oppresso, judecate pupillo, defendite viduam, Jerem. 22. vers. 3. Facite judicium & justitiam, & liberate vi oppressum de manuscalumniatoris, & advenam, & pupillum, & viduam nolite deprædari; neque opprimatis inig. 5. Præcepta de officio judicis recte administrandotradita, qualia leguntur Exod. 23. vers. 6. Non inflectes judicium pauperis. vers. 7. Mendacium fugies, insontem, & justum non occides. verl. 8. Nec accipies munera, que etiam excecant prudentes, & subvertunt verba justorum. Deut.i.v. 16. Quod justum est, judicate, sive civis sit ille, sive peregrinus. cap. 16. v. 19. Non inclinabis judicium: non accipies personam, nec munera; quia munera excacant oculos sapientum, & mutant verba justorum. cap. 19. v. 18. 19. Cum invenerint (judices) falsum testem dixisse contra fratrem suum mendacium; redddent ei sicut fratri suo facere cogitavit, & auferes malum de medio tui. cap.25. v.i. Si suerit causa inter aliquos, & interpellaverint judices: quem justum esse perspexerint, illi justitie palmam dabunt; quem impium, condemnabunt impietatis. Plalm. 82. v. 2. Usquequò judicabitis iniquitatem, & facies impiorum suscipietis? v.z. Judicate pauperi, & pupillo: pauperem, & egenum justificate. Eripite pauperem, & egenum, & de manu impiorum eruite. Zach.7. v.9. Judicium verum judicate, & misericordiam, & miserationes facite, unusquisqu cum fratre suo. v.10. Et viduam, & pupillum, & advenam, & pauperem nolite calumniari: 5 malum vir fratri suo non cogitet in corde suo. 6. Mandata de implorando judicis officio. Exod. 22v.9. Super omni prævaricatione tam in bove, quam in asino, & over acvestimento, & quicquid damni inferri potest, ad Deos, sive judices utrius à causa perveniet. Deuter. 17. v. 8.9. Si obscurior fuerit caussa aliqua &c. venies ad sacerdotes Levitici generis, & adju--dicem, qui fuerit illo tempore, quares qua eis, qui indicabunt tibi judicii veritatem. Exquibus abunde patet, judicia civilia esse ipsius Dei originaliter, autoritative, & principaliter; Magistratus autem tantum ministerialiter, & instrumentaliter; ideog, Christianos iis salvà, & illesa conscientià uti posse.

D 3

Rege-

Regerunt adversarii: Isthac omnia adpopulum tant um Judaicum spectare, non v. adpopulum Christianum; proptere a se concedere, quod in Vet. quidem Testamento ossicium illud sit, divinitus ordinatum, & mandatum; aliam autem esse rationem Novi Testamenti, in quo non liceat ossicium ju licis exercere, contendunt. Resp.

Hoc citius dicitur, quam probatur: Contrarium evidenter demonstrari potest: Et initio notabile est, quod Deus inipso decalogo ad Vetus, & Nov. Testamentum pertinente, & tam Christianum, quam Judaicum populum obligante, ordinem judiciorum sanciat, probet, & consirmet : dicit enim in Octavo præcepto de ferendo testimonio; quod ad actiones forenses pertinere nullum est dubium. Sicut igitur in quarto precepto officium Magistratuum, & judicum format: Ita in octavo pracepto usum actionum judicialium docet, ac probat. Deinde considerandum proponimus dictum Christi Matth. 5. v.25. & Luc. 12. v. 58. Cum vadis cum adversario tuo ad principem in viâ, da operam liberari ab illo, ne fortê trahat te ad judicem, & judex tradat te exactori, & exactor mittat te in carcerem. Ubi Christus ad fraternamreconciliatio. nem nos adhortaturus argumentum petit exjudiciorum ordine, & eventu. Jam autem à rebus illicitis nunquam argumenta probationis, & Illustrationis desumsit. Si itag, improbasset judicia, damnasset potius accusantem, & judicem, quam consilium dedisset accusato, quomodo ab accusatoris molestià, & judicis irà sese expedire, & liberare debeat. 3. Urgemus inprimis classicum locum Apostoli Rom. 3. v. 1. Non est potestas nisi à Deo: quæ autem sunt potestates, à Deo ordinatæsunt. v.z. Itaq; qui resistit potestati, Dei ordinationiresistit: Qui autem resistunt, ipsi sibi judicium acquirunt. v.3. Nam principes non sunt timori boni operis, sed mali; Vis autem non timere potestatem? Bonum fac, & habebis laudem ex illa. v. 4. Dei enim minister est, tibi in bonum. Si autem malum feceris, time. Non enim sine caussa gladium portat! Dei enim minister est vindex in iram ei, qui male agit. Quod si igitur juxta Apostolum, magistratus ratione officii, & judicii sui, quod exercere debet, est ex divinà ordinatione, cui non resistendum, est & Dei minister, & quidem Subdi-

subditis constitutus in bonum; (bonum enim publicum promovet justitiam administrando, justos defendendo, sontes puniendo, ) utiga non erit illicitum in Novo Testamento legitima judicia exercere, & officium magistratus, urgente necessitate, decenter implorare. Huic loco Paulino adjungimus alterum ex 1. Cor. 6. v. 9. Sic non est inter vos sapiens quispiam, qui possit judicare inter fratrem suum? Quibus verbis Apostolus luculenter docet, caussas sidelium coram fidelibus omninò judicari posse, ac proinde Christianismum cum judicis officio minime pugnare. 4. Conjungendum denig, est Eum præcedentibus pronunciatum Apostoli Petri. 1. Epist. c.2. v. 13. 14. Subjecti estote omni humanæ creaturæ propter Deum, sive regi, quasi præcellenti, sive ducibus, tanquam ab eo missis, ad vindictam malefactorum, laudem verò bonorum. Ubi subditis necessitas obediendi, magistratuiv. potestas imperandi adscribitur: at g, hoc ipso divina autoritas publicæ vindictæ haut obscurè astruitur: Illius autem vindicte potissima pars est ordo judicioru quibus Christiani salvà, & illes à conscientia uti possunt, non saltem quando Magistratus ultro operam suam offert, & auxilium prestat ; sed etiam quando legitimà actione petendum est subsidium legu & Magistratus: nihil enimmali petitur, sed sicut à Deo defensionem petere licitum est, ita etiam vindictam, que Magistratui mandata est, & ipsius Dei vindicta est, per actiones forenses rectè, & secundum leges implorare omnino licitum est: hunc enim in finem Deus ordinem judiciorum sanxit, bisgz genus humanum subjecit. Itag, judiciis rectè uti est obedientia quedam, & cum verbo Dei minime pugnat.

2. Desumiturà probatis exemplis eorū, quiveljudicis officio suncti sunt, vel desensionem, & officium judicis implorarunt. Sic in Vet. Testamento multi exiis, qui suerunt sancti, & Deo probati viri, judicia exercuerunt, controversias forenses pertractarunt, lites subditorum diremerunt, omneso, muneris judiciarii partes peregerunt. Tales suerunt Moses, qui non saltem gentem Ismeluticamisse judicavit, Exod. 18. v. 13. sed & alios inferiores judices de consilio socerisui populo prasecit, ibidem v. 21. seqq. Josua, Num. 27. v.19. 20. 21. Othoniel. Judic. 3. v. 9.10. Gedeon, Judic. 6. v. 14.

15. Jephthe Judic. 11. v.11. aliig, judices, quos Dominus dicitur suscitasse, Judic. 2. v. 16. item Samuel. 1. Sam. 7. v. 6. nec non reges ut Saul. 1. Sam. 9. v. 16. David. 2. Sam. 5. v. 12. Salomon 1. Reg. 3. v. 7. & c. 10. v.g. Jehu 2. Reg.g. v.23. seq: Sic Josaphatus pientissimus rexinter catera eo etiam nomine maximè celebratur, quod in cunctis urbibus Juda munitis, per singula loca judices constituerit, & ut juste judicarent sedulo admonuerit, 2. Paral. 19. v. 5. segg. Ubi autem judices ordinantur, & judicia approbantur, ibi etiam remedia juris, bocest, accusationes, defensiones, exceptiones, appellationes. & similia haut dubie locum habent, recteg, usurpantur. Hinc Naboth vineam suam Achabo Regi vendere recusavit. 1. Reg. 21. v.3. opponens exceptionem ex lege Dei, que Num.36. v. 7. probibet, ne hæreditates de tribu ad tribum transferantur. Itag, beneficio juris quietam rerum suarum possessionem sibi vendicavit. Huc etiam pertinet exemplum Prophetæ Elisei, qui pie vidue operam suam offert, se quid habeat negotii, de quo vel Rex vel princeps militiæ sit interpellandus 2. Reg. 4. v. 13. In Novo Testamento Christus ipse suo exemplo nos instruit de judiciis recte formandu, & de officio judicis licite implorando, quando præter meritum, & contrajuris ordinem à summi Pontificis servo percussus dicit, Joh. 18. v. 23. Si male locutus sum, testimonium perhibe de malo: si autem benê, quid me exdis? Quibus verbis ad legitimi judicii or dinem provocat, qui non permittit, ut caussa nondum cognità innocens percutiatur. Consimiliter Apostolus Paulus ipsum Pontificem, de neglecto veri judicii processu accusat, dumita eum alloquitur: Tu sedens judicas me secundum legem, & contra legem jubes me percuti Act. 23. v.3. Idem cum intelligeret vitasue insidias à Judais strui imploravit magistratus auxilium, ut vitam suam tueretur Actor. 23. v. 17. Cumý, adversarii judicio cum ipsocontendere vellent, non detrectavit, nec causam suam deseruit, sed accusatoribus suis responsionem desensoriam opposuit, Actor. 25. v. 8. segg. Imò cum animadverteret, tribunal Prasidis à Judais esse corsuptum, contra injustam sententiam etiam legitimi magistratus usus est substavo legum, quibus civi Romano concedebatur jus provocandiad Casarem, Act. 25. v.9. 10.11. Si igitur judicem agere, item & officium

officium judicis contraillatas injurias implonare, probatis sanctoris exemplis congruit; utig, judicia in, & per se Christianis non erunt illicita.

3. Ab utilitare, & necessitate judicioru civilium: Cum enim juxta vulgatam regulam, Evangelium non tollat, aut aboleat politiam, ideirco id, quod ad reipubl. conservationem maxime utile. summeg, necessarium est, absolute, ac per se illicitum Christianis esse nequit. Judicia autem civilia non modo utilia, sed & necessaria esse ad constituendam, & conservandam politiam manifeste constat: quia sunt velutistatera æquitatis, vox legis, omnisq; contentionis, ac litis consummatio, in quibus cardo reipubl-vertitur, justitiæ, vis, perfectio, & administratio collocatur; utiloquitur Casus lib. 4. Sphær. civit, c. 16. p. 313. Prosunt enim 1. ad veritatem patefaciendam: que, cum sepius delitescats & cognitu sit per qu'am dissicilis, per judicia, tanquam per commune quoddam civitatis oraculum, in aspectum, lucemá, profertur, & quid justum, ac æqvum sit, manifestatur. 2. Ad justitiam administrandam: ut enim legitimo possessori bona sua relinguantur, aut restituantur, & delinguentes meritis poenis afficiantur, judicioru autoritati acceptue est ferendum, que ided publice introducta est, ut quisg, rebus suis quietè uti frui, & ablata sine privatà vindictà per viam juris legitimis actionibus recuperare possit. 3. Ad defensionem nostri, nostrorumg; obtiner dam: ut enim boni defendantur, & improborum conatus, seu injuriæret un dant ur, judiciis opus est. Unde Cicero in Omt. pro Cecinna ait: Omnia judicia, aut distrahendarum controversiarum, aut puniendorum maleficiorum causa reperta. sunt. 4. Ad externam disciplinam, & publicam pacem conservandam: Nam magna ingeniorum diversitas, velpotius malitia facit, ut non rard inter homines gravissime suboriantur lites, & contentiones, que civium concordiam mirifice turbare, imo totam hominum societatem funditus evertere possunt, nisi judicum sententiis dirimantur, & reprimantur. Firmamentum enim reipubl. in judiciorum integritate consistit, ut rectissime olim pronunciavit Demo-sthenes in Oratione well our Exect & Osor, lib. 8. de Regis insti-But.6.4.

E

Unde

Unde apparet, judicia civilia ad rerumpubl. conservationem non tantum utilia, sed etiam summoper è necessaria esse. Nam sublasis judiciis 1. Leges in republ. necessariæ nihil valebunt, & proderunt; siquidem per judicia sit executio legum, earumg, autoritas per illa munitur, & stabilitur. Ideo Cic. pro Cluentio dixit: Legum interpretes esse judices. 2. Veritas supprimetur: unde negs negataper viam probationis confirmari, negz occulta delictaper viam inquisitionis manisestari amplius poterunt. 3. Justitia exulabit. Nemo enim possessiones suas quiete obtinere, nemo etiam contra vim aut injuriam illatam satisse tueri poterit, sed innocentes, & inferiores à potentioribus, omni calumniarum, fraudum, & injuriarum. genere affligentur, acpungentur. 4. Boni non defendentur, & malinon punientur. Ubi enim deest judiciorum civilium exercivium, ibi injunia, fraudes, rapinæ, cædes, aliag, delicta impunè grafsantur, & inimmensamita crescunt, ut postmodum nullus defendendispiis, & puniendis malis locus relinquatur. 5. Externa disciplina, & publica pax cum ordine politico plane abolebitur, & horrenda quedam omnium rerum confusio, cum reipubl. nec non Ecclesie, que sine externe discipline conservatione colligine quit, presentifsimaruinaintroducetur. Exquibus omnibus sequitur, judiciacis viliainter Christianos non esse illicita, sed maxime licita.

#### QUAESTIO XII.

An aliquis sibi ipsi injuriam inferre possit?

PLatostatuebat, neminem erga alium esse injurium, nist prius sit erga seipsuminjurius. Contra hanc opinionem disputat Aristoteles lib. 5. Eth. Nic. c. 11. ostendens neminem sibi ipsi posse injuriam facere. Qua sententia nititur sequentibus rationibus. 1. Quicung; non potest eandem rem simul sibiipsi dare, & auferre, ille etiam non potest sibi ipsi injuriam facere. Nam qui injuriam facit, is aufert alicui id, quod ei debetur, & illud vel sibi, vel alteri tribuit. Jama autem nemo potest eandem rem sibi ipsi dare, & auferre: hac enim sunt contraria, qua simul nega eidem inesse, nega de eodem pradicario possunt.

possunt. Ergonemo potest sibi ipsi injuriam facere. 2. Quicung; à se ipsonon est alius, vel diversus, is in seipsum etiam injurius esse nequit: Sieut enim justitia est virtus wegg été 99v, b.e. caius actio in alterum dirigitur. Ita etiam injustitia est vitium wegg etepov, b.e. cajus actio in alterum dirigitur. Jam autem nemo à seipso potest esse alius vel diversus. Ergo etiam nemo inseipsum potest esse injustus, aut injurius. 3. Si sieri non potest, ut aliquis simul 1. agat sponte, & patiatur invitus. 2. agat ex voluntate, & patiatur præter suam volunoatem & wegangeow 3 set prior in actione, & posterior in palsione; sieri etiam nequit, ut aliquis seipsum injurià afficiat. At prius verum. Ergo & posterius. Connexio patet: quia si aliquis posset seipsum injurià afficere necesse esset, ut omnia ista sex contraria attributa simul de eo affirmari possent: nempe sponte & invitus; deinde ex voluntate, & præter voluntatem denig prius & posterius; imo etiam ipsum agere, & patissimul de eodem dicerentur. 4. Qui non porest sponte pati injuriam, ille etiam seipsum non potest injuria afficere: quiailla actio, & passio proficiscientur ab eodem principio. necesse est, ut ctiam eodem modo sese habeant. At nemo potest spontepati injuriam; volentienim non sit injuria. Ergo etiam nemo seipsum injuria afficere potest. 5. Si aliquis potest seipsum afficere injuvià, necesse est, ut illud faciat, secundum certam aliquam speciem injuriæ, per quam alteri damnum aliquod adfert, aut alterum lædit: quia omnis injuria conjuncta est cum lasione alterius, tam quo ad bona externa, quam quoad famam, & existimationem. Sed nemo potest sibilpsi boc modo damnum aliquod secundum certam injuriæspeciem afferre, v. gr. Nemo potest sibirpsi sua furari, seurapere, aut seipsum decipere, aut sibi ipsi convitium dicere, aut cum suà proprià uxore adulterium committere. Ergo nemo potest seipsum injurià afficere: id quod erat demonstrandum\_.

SOLI DEO GLORIA.

#### Ad Humanissimum Dn. Respondentein.

Οτ παύσομαί πο] διχετάθας, ΓΩΖΙΕ,
ΕὐΦημέων το σοι, καλον λέρων ἔπ.
Οῖ.
Οῖ. μακρὰν δίως ἀμωίψας καὶ σενήν
Ηδ΄ ὀρθίαν, ἀλλ δικλεῆ, τυραννικήν,
Πλήρη κλέως, ἐπ΄ δίγενῆ ἀρετήν, ὀδόν:
Τοῖ. διέσομαι κάγω δίΦημων, τεὶν
Αἰτῶν θέορτον ὁλβον ἡδ΄ διανθέα.
Πολύν θ΄, ἀπάντων ] διτυχείδη πραγμάτων.
Μ. Joh. Ericus Ostermanus, Coll.
Phil. Adjunctus.

SIC est, quod Veteres olim dixère, probatum:
Conveniunt rebus nomina sæpè suis.

Ipsus eris Simon, mihi testis certier omni,
Nam vide qu'am scitte nomen in omen abit.

Pinguis es, omen habet, non quod sis cerpore pinguis
Pinguis sed variis artibus ingenuis.

Hoc docet ingenium, probat hoc solertia mentis,
Et quid? nemo negat, qui legit hascè leges.

Perge ita, ceu pergis, Simon, virtute tenere Cursum sis pinguis corpore, sis animo, Artibus & sophia sic sies pinguior, usga Ipsa tibi Virtus digna Beacea dabit. Hochonoris & amoris ergò f.

Georgius Wilhelmus Bürger Adorsia Nariscus.

En suaves fructus, noster quos Gotzius affert,
Et, faciat quid, monstrat, consuluisse peritos

Artis ceu morum. Sed nil laudo, facit ipsa

Splendida res hoch, certantem qui videt, ille

Laudes, & pia vota canit; saltem precor unum.

Götzius ille gerat mox sic certamina plura.

Salomon Friederich Dn. Respond. Amitinus.

FINIS.

05 A 2350

ULB Halle 3
003 784 193

