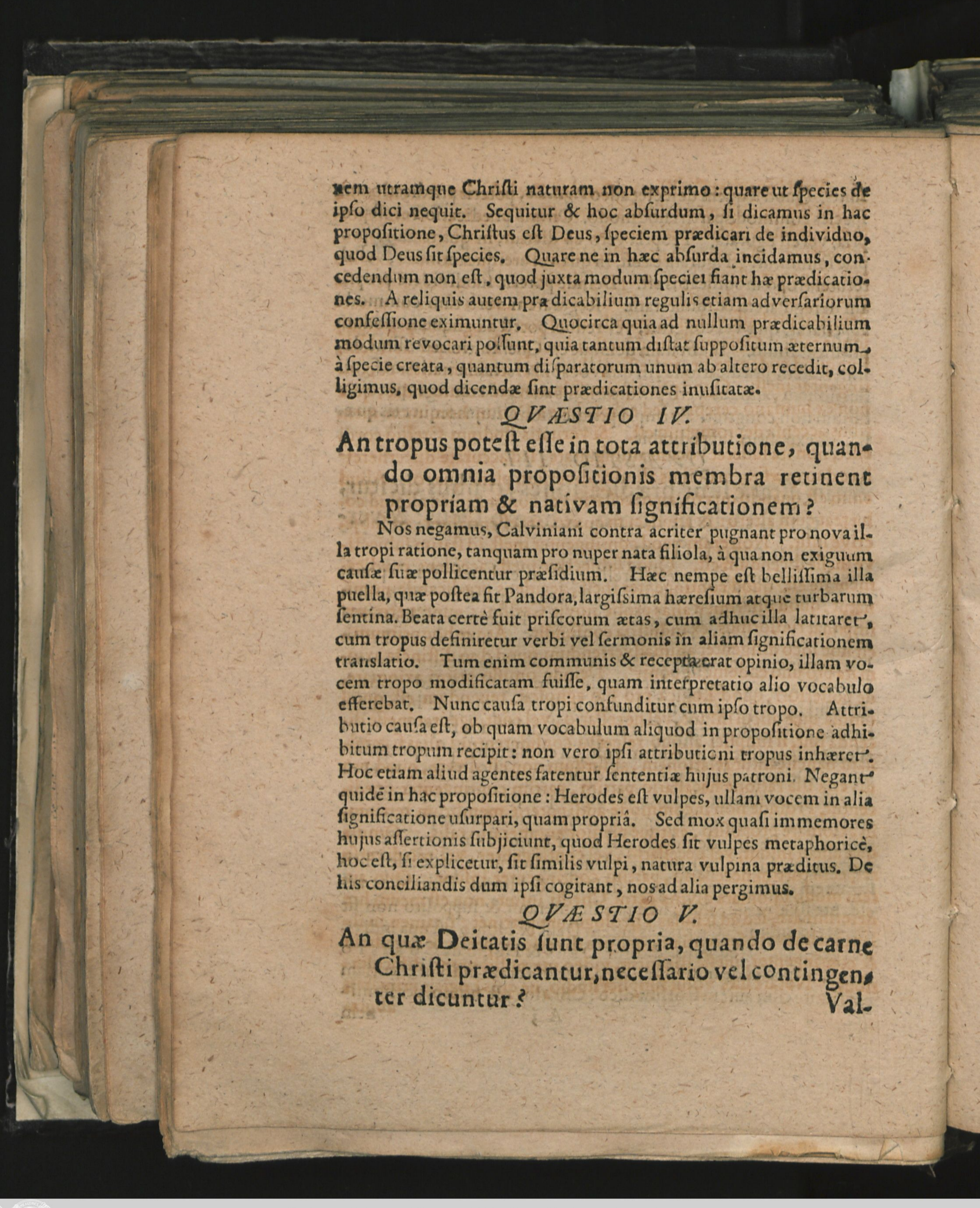
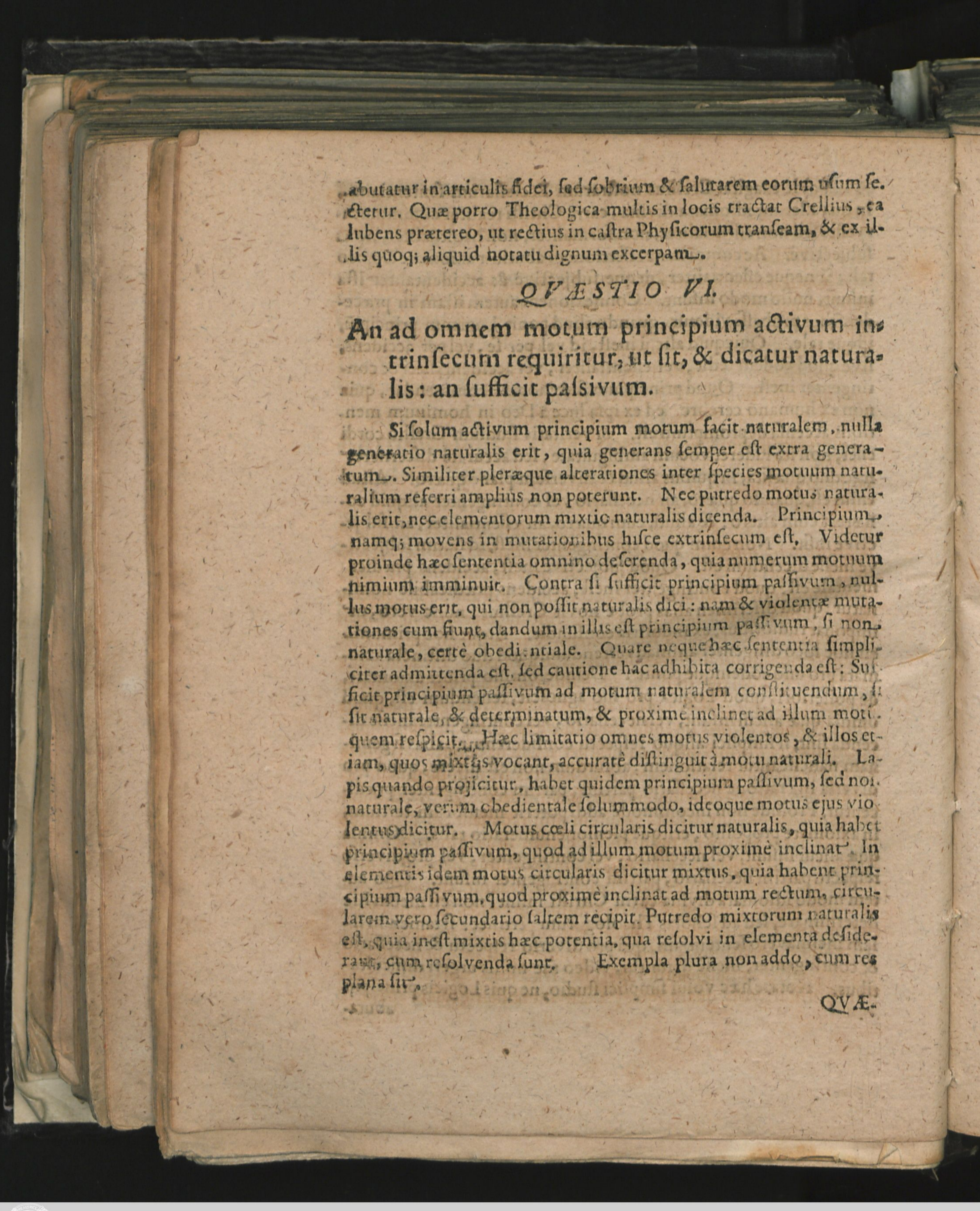


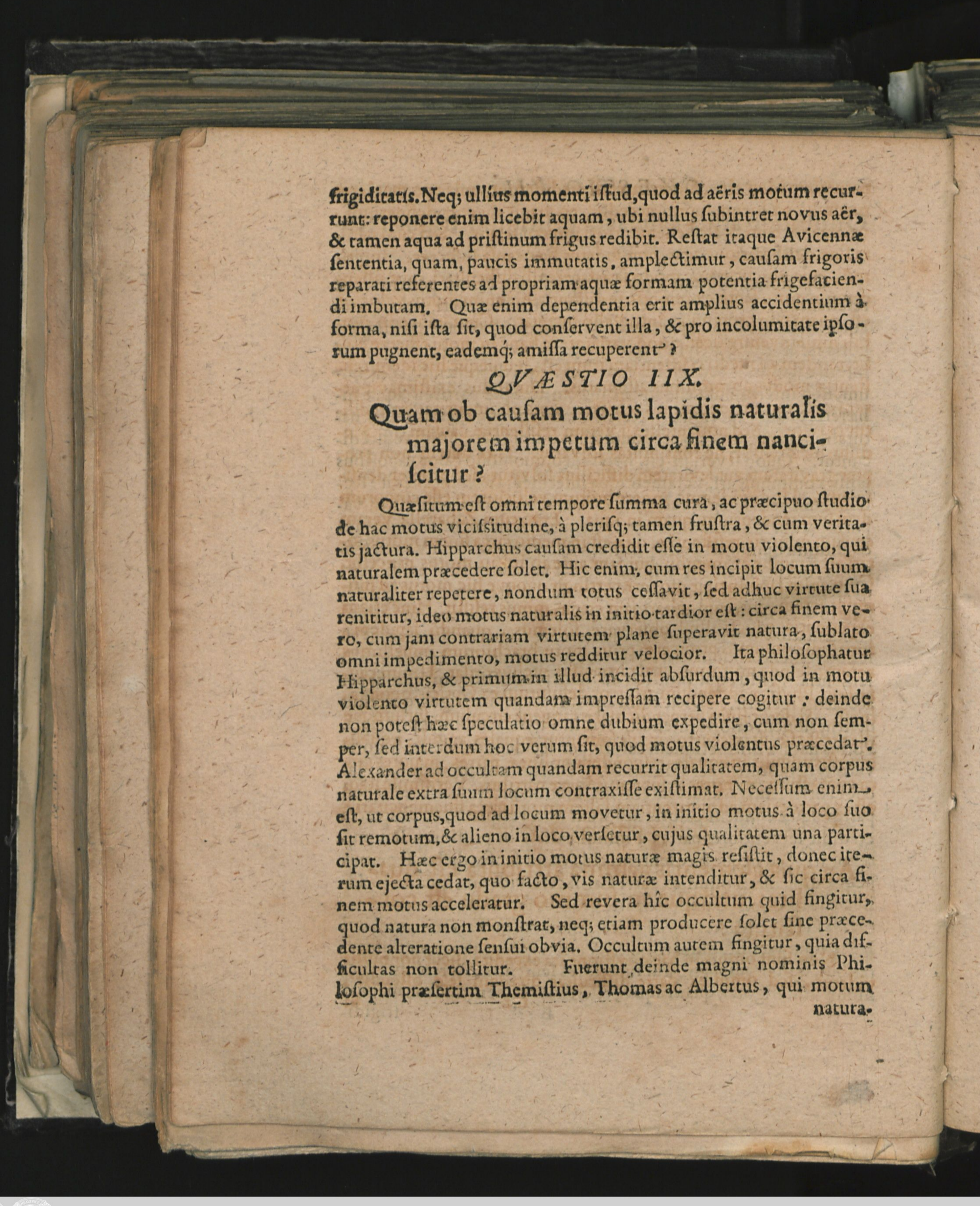
sunt. Quod si quem desecter adeo dixolouia, poterit prædicationum species commode partiri hoc modo. Omnis prædicatio vel est propria, vel est figurata. Propria vero ea dicitur, in qua termini propriès sumuntur. Figurata ea est, in qua vel uterque terminis, vel al-teruter tropo modificatus est. Deinde poterit subdividere propriam in regularem & inusitatam. Regularem vero cam commodè appellabit, quæ vel congruit, vel reduci potest ad aliquem modum prædicabilium. Inusitatam denique ex Chemnitio rectissime definier talem prædicatione, in qua vocabula retinent nativam significationem, modus vero prædicationis ad regulas & leges prædicabilium non congruit. Exempla prædicationis hujus sequentis quæ stionis expositio suppeditabit. QVÆSTIO III. Aninusitatæs unt prædicationes, quibus dicitur, quod Deus sit homo, & homo Deus: & verbum caro factum. Licer à parte negante sit Crellius, & in eadem sententia ponatur Thomas: nobis tamen potior est veritas, quam ut à majoribus accepimus, ita sancté servare studebimus. Possumus quidem illud admittere, quod dicit Crellius in istis, quæsume de Christo Filio Der, enunciationibussive Deus, sive Homosubjiciatur, semper F 26/28 1200 supponi, & de ca prædicatum enunciari, sed quod addit nihil hie disparatum, nihil inusitatum esse, quodque hominem ratione carnis assumptæde Christodici, Deum respectu verbi assumentis prædicari de codem vult, in co assentiri ipsi non poslumus. De toto enim Christo dicitur, quod sit Deus & Ho-M 0, & quod dicitur de toto, ad totum quoque refertur, causa autem, cur dicatur, ea est, quia humana natura divinæ personaliter unitaest. Dicitur deinde de Christo, quod sit Deus & Homo, non accidentaliter, quia accidens prædicatur in quale: de Christo autem dicitur in quid, quod sit D E u s & Homo. Deinde ex accidente sive prædicabili, sive prædicamentali & supposito non sit ens per se unum. Christus autem Deus & Homo est una individua persona. Neque prædicatur Deus & Homo de Christo ranquam species de individuo; quia species totam indivui essentiam exprimit : cum autem seorsim dico : Christus est homo, per homi-



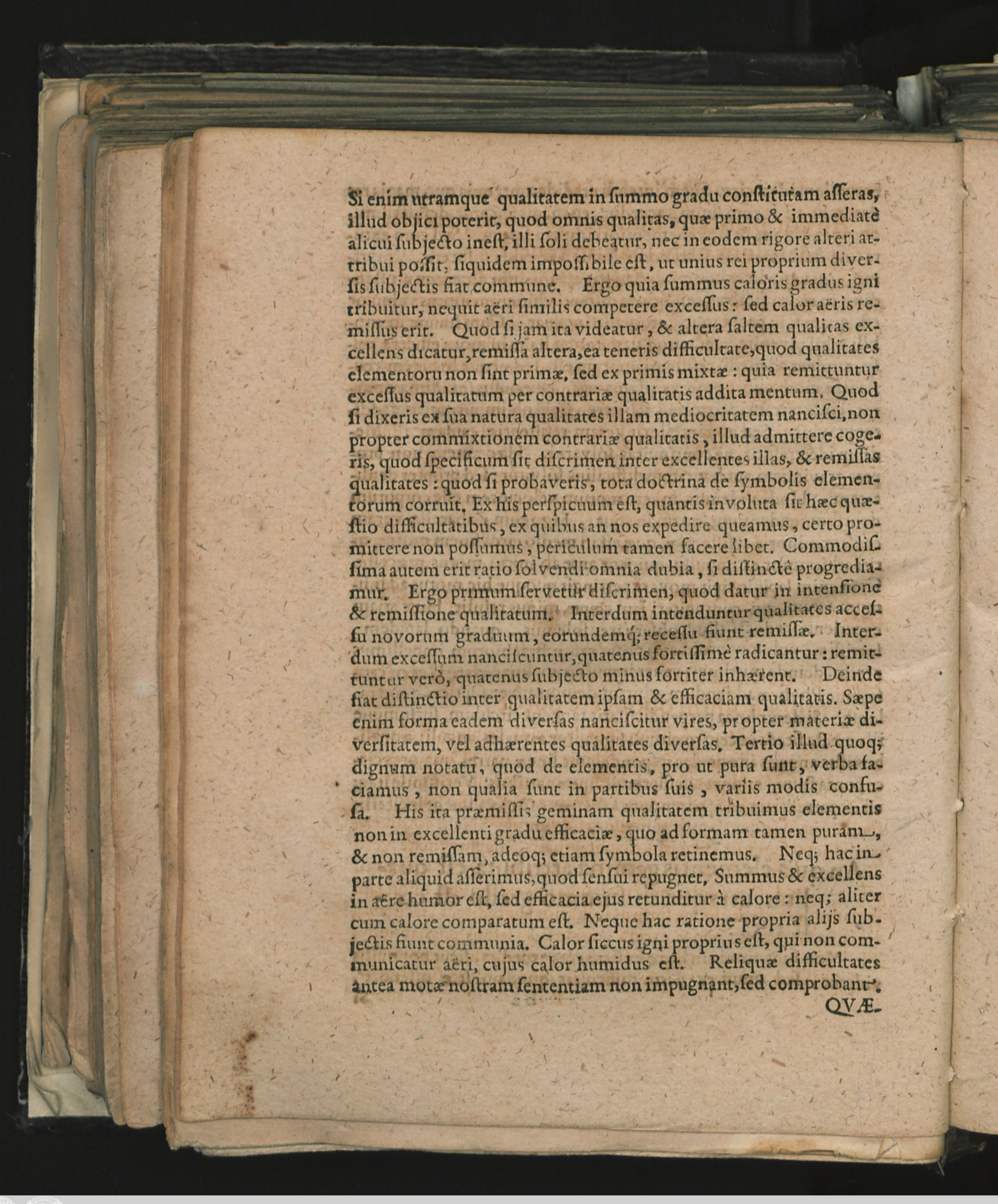
Valde exagitat Crellius nostrarum Ecclessarum sententiam in qua asserunt idiomata divina, carni Christi realiter communica. ta esse, sed non essentialiter, non formaliter, non habitualiter, non. subjective. Accontra hanc assertionem abutitur axiomate Logico rali : Si neque essentialiter, neque subjective & accidentaliter ista insunt, nullo modo insunt. Connexionem autem istam in præcedentibus probasse videtur, quando aliud ponit Logicum principiu, idque tale. Quicquid alicui inest, id vel per se, vel per accidens. sive quod codem redit, vel essentialiter, vel accidentaliter & contingenter inest. Quod principium summopere commendat, quie non ex humano cerebro, sed ex ipsa luce à Deo in hominum mentibus accensa depromptum est. Si veritatis studium Crellio cordi esset, non ita luderet vocum ambiguitate, sed accurate discerneret hæc duo quæsita, in quibus aliud & diversum plane quæro. Aliud enim est, quando quæro, an necessario vel contingenter aliquid cohæreat cum altero: & aliud, cum quæro, an essentialiter, an subje-Etive insir. Non enim quod contingenter inest, id statim subjective inesse dicendum est. Quod subjective inest, accidens prædicamentale est: quod contingenter inest, accidens prædicabile nominatur: quod discrimen alias probe novit Crellius: nunc vero, ut imponat rudioribus, ex industria confundit. Atque hoc primum. est hoc loco diligenter animadvertendum, quod duo distincta axiomara pro uno eodemque ponir. Deinde omisso priori axiomate, de posteriori, quod Logica pro suo agnoscit, tenendum est, quod omnia quæ alicui insunt, vel necessario, vel contingenter inesse dicenda sint, si simplici aliquo respectu considerentur: alias si geminam nanciscantur relationem, absurdum non est dicere, quod pro diversa illa ratione necessario partim, partim contingenter prædicentur, Proinde non incommode addi poterit menibrum tertium, in axiomate proposito, eritque plenior enumeratio talis. Omnia quæ alicui insunt, vel necessario, vel contingenter, vel pro diverso respectu partim necessario, partim contingenter insunt. Quo autem modo idiomata divina carni Christi insint, non est meum hie determinare, sed ad scholas Theologorum pertinet: si tamen in illam inclinavero sententiam, qua pro diverso respectu & necessario & contingenter, inesse dicuntur, video me nullis urgeri dissicultatibus. Notare hæc volui simplici studio, ne quis Logicis principije







naturalem ideo circa finem intendi crediderunt, quia quo magis res naturalis ad locum suum accedir, eo magis angetur desiderium. occupandi eum, & sic vehementiori impetu fettur. Sed cum natura sine deliberatione agat, non videtur hæc causa sufficere. Imprimis, quia non licer hoc modo satisfacere illi dissicultati, quæ ostenditur in motu facto ex remotiore distantia: hic enim motus velocior est, quam si in propinquo intervallo incipiar. Cum itaque in mobili nihil invenire licet, quod varietatem hanc in motu efficere possit, tandem ad medij resistentiam itum est, sed neque hic idem resistentiæ modus ab omnibus assignatus. Durandus existimavit aêrem circa rerram ideo minus resistere: quia ob impuritatem redditur gravior. Sed non intellexit veram resistentiæ causam. Medium ideo resistit, ne continuitas solvatur. Hæc autem non proprer gravitatem aut levitatem dissicilius solvitur, sed propter densitatem. Unde videmus, in aere motum velociorem esse corporum deorsum tendentium, quam in aqua. Ergo cum Zaharella veram causam minoris resiltentiæ, quæ est in medio circa finem motus, oriri arbitramur ex impulsu, qui jam ante ab initio motus præcessit. Cum enim lapis incipit moveri, pertingit quoque hic motus ad infimum aerem, qui, cum agitari jam cœpir, minus resissit. Hinc etiam experientia edocti illud observare solemus, quando lapidem. fortissime volumus projicere: prius motu brachiorum impellimus aerem, deinde mittimus, ut aer impulsus melius cedat. Unum caulæ huic Physicæ addendum arbitror desumtum ex Opticis, quod ta. le est. Si detur linea perpendicularis rangens circulum, sursumque illa erecta sit, & in centro circuli sumantur æquales anguli, æqualibus istis angulis inæquales respondebunt lineæ partes, majores circa contactum, minores in supremis lineæ partibus. Verisimile itaq; est ex parte etiam ad apparentiam saltem motucirca finem incitari. QVASTIO IX. An quia elementis gemina attributa est qualitas, utraque in summo gradu est coustituta? Non sunt omnia in hac quæstione ita expedita, sicut nonnullis viderur, sed omni ex parte difficultas quædam sese ostendir.



## QVÆSTIO X. An cor princeps humani corporis pars'est, & solum principatum tenet? Sine ulla urgente ratione Medici divortium fecerunt ab Aristotele tribus membris assignantes principatum in corpore humano, cerebro, cordi, & epati, cum Aristoteles soli cordi hunc hono. rem deserat. Quem etiam soli deberi inde constat, quia dum periculum imminet, reliqua membra non pro cerebri aut hepatis incolumitate pugnant, sed de conservatione cordis sollicité admodum cogitant: in corde enim sit concursus sanguinis & spirituum. Quem ergo honorem exhibent cordi reliqua membra, cur illum. nos ei denegaremus? Neque certe convenit plura excogitare humani corporis principia, cum unum ejus sit temperamentum, calidum quoque ac humidum innatum unicum, quod non aliunde derivatur, nisi à corde, nec per alind conservatur, quam per cordis virtutem... Interim libenter concedimus, quod cerebrum & epar proximum locum teneant, proximos occupent honores, quia à cerebro nervorum est initium, & epar officina est sanguinis. Qua in parte Medicis & experientiæ plus, quam Aristoteli credimus.

## QVÆSTIO XI.

Certior ne ex lætitia interdum, quam ex dolore mors homini obtingere potest?

Nihil certi in hac quæstione potest decidi, priusquam conster, quæ in utroque affectu spirituum eveniat agitatio. Lætitia igitur, quia ad persequendum acquirendumque bonum spiritus evocat, facit, ut cor dilatetur, & ad exteriora membra cum calore spiritus dissendantur. Unde etiam læti in risum solvuntur. Nam cordis expansionem sequitur dilatatio diaphragmatis, diaphragmate vero dilatato musculorum & oris motus excitatur, ac ridentis formameresert. In dolore contra, quia mali suga nos exstimulat, quod jam jam imminere sentitur, ne spiritus solitarios aggrediatur, sacilem q; victoriam reporter, videt natura conjunctis viribus pugnandumesses. Ideo ad cor consugiunt spiritus, ut pro ejus incolumitate stremuè dimicare valeant. Non tamen in omni dolore simplex hicarios aggrediatur.

