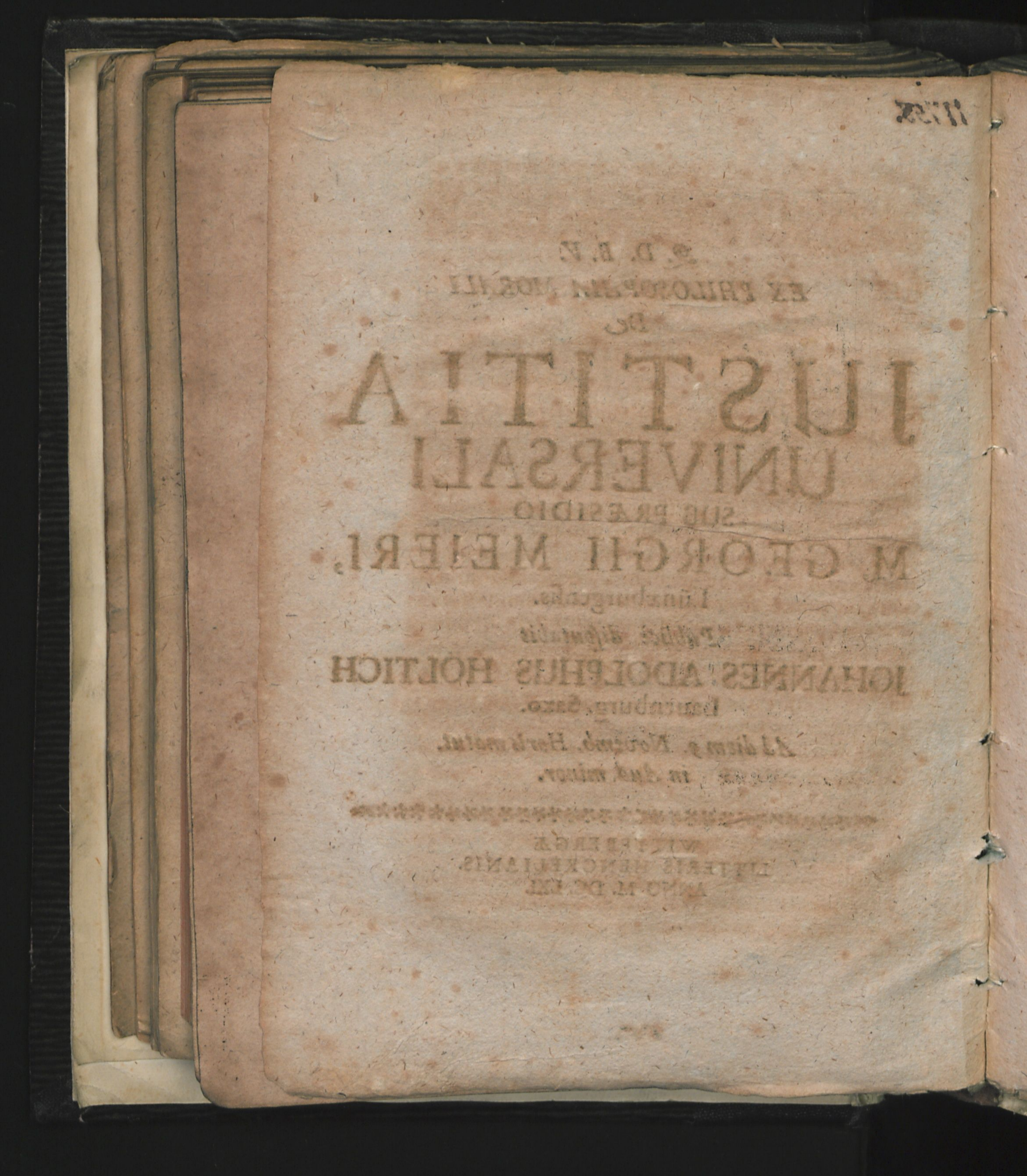


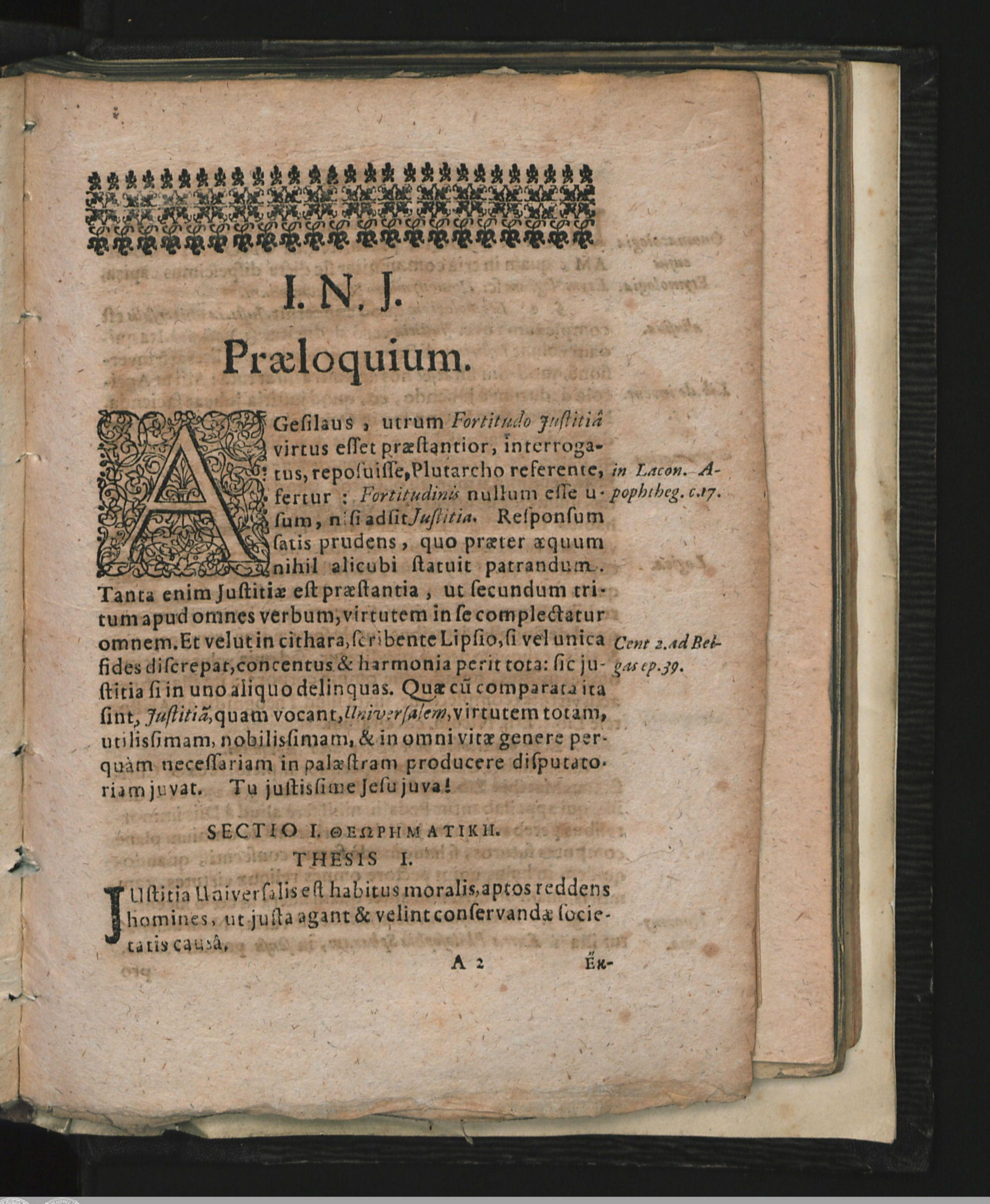


Q. D. B. V. EX PHILOSOPHIA MORALI De UNIVERSALI SUB PRÆSIDIO M. GEORGII MEIERI, Lünæburgensis. Publice disputabit JOHANNES ADOLPHUS HÖLTICH Lauenburg. Saxo. Ad diem 9. Novemb. Horis matut. in Aud. minor. WITTEBERGÆ LITTERIS HENCKELIANIS. ANNO M. DC. LXI.





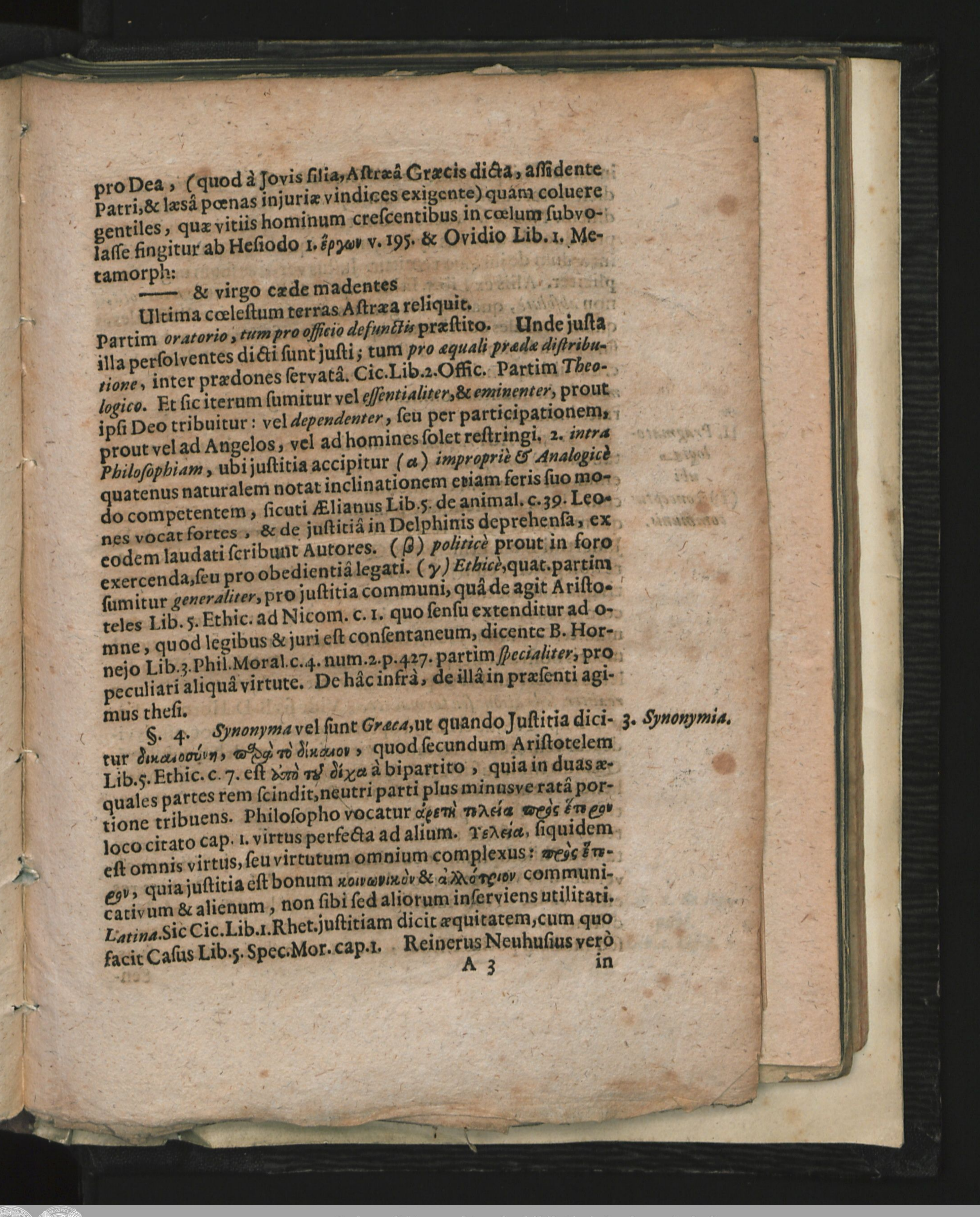






En Jeoug. Onomatologia NE din This Juege, quod dicitur, statim aberremus, PRA-Onomatologia CMATOLOGIÆ præmittemus ONOMATOLOGI-AM, quam in tria communiter sic dicta dispescimus capita, . Etymologia. Etymologiam sc: Homonymiam & Synonymiam. S. 2. Etymologiam quod concernit, Justitia universalis est complexum voce. Justitia verò deducitur (1.) Allusivè. Ita quiallusiva. dam volunt Justitiam dictam quasiVistitiam per literaru inversioné, quod vim sistat, & nos ac nostra sistat tuta: Alii ut Agri-Lib. de invent. cola deducunt à jubendo, eò, quod justitia jubeat facienda. Nonulli, citante Becmanno in Originibus LL.p.778. justitiam descendere tradunt à Jove, juris & justitiæ omnis autore & Grammatica. 9s. patre. (2.) Grammatice, prout justitia derivatur vel à jure, facta denominatione ab objecto, quod justitia sit juris status, suum cuique sistens jus: vel à justo, respectuad subjectum habito. Ita Scaliger Lib.3. de Caus. L. L. & Flacius parte 3. Clavis, Martinus Bambamius in Tirocinio Ethico Aristotelico Logica. cap. XI. p. 140. (3.) Logicè, qt. justitia est abstractum & tanquam forma, à quâ denominantur jus & justus, testibus Isidoro Lib.5. Etym. c.3. Universalis autem appellatur justitia, non quod de singulis virtutibus, ut de fortitudine, temperantia, & aliis, tanquam genus prædicetur, sed quia velut exercitus omnes milites, mundusque omnia corpora: ita illa omnes actu virtutes complectitur, juxta illud Theognidis ab Aristotele Lib.5. Eth. Nicom. c.2. citatum. Εν δε δικαιοσίνη συλλήβδην πασ' αρετή ές. Hinc ut habet Casus Lib.5. Spec. Moral. p. 216. & exeo Christianus Matthiæ Lib.3. Syst. Eth. Exercit. 9. 8. 3. p. 250. ex Indis, illi, qui appellabantur Pedalii, nihil ferè aliud à Diis immortalibus petebant, quam justitiam, arbitrati, se omnium planè compotes futuros, si hanc modò forent consecuti, quandoquidem in hujus unius pectore omnes reliquæ virtutes, tam moris, quam mentis, non aliter quam sidera in cœlo lucent. S. 3. Homonymia vocis Justitiæ est varia. Nam usurpa-2. Homonytur illa 1. Extra Philosophia Spharam, in sensu partim Poëtico, mia.







in Exam. Phil p.253. hac duo disterre ostendie; Justiciam enim dicit notare actionem rectam; equitatem verò mentis rectitudinem. Nos in lata acceptione termini æquitatis, non in propria duo illa dicimus Synonyma. Siquidem æquus non nihil interdum de jure suo remittit. Justus verò jus suum urget simpliciter. Aliis ex Lib.5. Ethic.cap. 7. Arist. vocatur virtus tota, non absolute, quasi omnis generis virtutes tam intellectuales, quam morales contineat, quo in significatu vocem hancusurpatam legimus ab Aristot. Lib. 2. Eudæm: c.1. & Lib. 6. Ethic. c. ult. ubisapientiam totius virtutis appellat partem; sed limitate, in quantum omnes virtutes certigeneris, nempe morales includit. II. Pragmato-S. 5. Ad Pragmatologiam devenimus, circa quam notandus (1) conceptus communis, qui est habitus moralis. Neque logias enim per virtutem definienda Universalis justitia, ut quidem ubi cum Thoma contendunt plurimi. Nam non tam virtus est, quam virrutes & virtutum congeries, pronunciante B.D. communis. J.Martini Lib.2. Ethic. p.378. Quocirca virtus generis loco starenon potest, cum justitia in communi sumpta, non sit virtutis quædam species, sed tota virtus, & particularium virtutum complexus, ut ita virtus ac justitia idem sint re, seu, ut communiter loquimur, subjecto, non tamen ratione, seu quoad mentis nostræ conceptum Benè Exc.Dn. D. Michaël Wendelerus, c. 10. Phil Pract. p.356. differt, ait, à reliquis virtutibus, non realiter, sedratione seu formaliter. Vide sis B. D. Horneum 1.d. p.431. sq. Neque etiam propterea, quod genus hoc nimis videatur remotum, terminus virtutis statim debet substitui. Quando enim justitiah. 1. latimme accepta omnes comprehendit virtutes, iisque neclation est nec angustior (genus autem latius esse semper debet) manifestum inde evadit, virtutem genus Justitiæ universalis esse non posse. Dices, ipsum tamen Philosophum loco citato asserere, justitiam universalem & virtutem moralem disserre w enag. Verum res est in vado. Non intelligi ibidem per ly differre wis einen. distinctionem realem, quasi disserant totà essentia, sed modum potius essendi, Autores laudati evincunt satis. Sen-



Sensus namque verborum Aristotelicorum hic est: Modus essentiæ aut etiam existentiæ non est idem. w einen siquidem idem est, quod roy & réservay, sed roy & réservay diversus non infert reale aut essentiale aliquod discrimen, sed ut vocant, tantum formale, autrationis ratiocinatæ. Confer.Lib. 6. Ethic. Nicom. cap. 8. & Lib. 1. de Gener. & corrupt. cap.5. text. 41. Excipies, in superioribus tamen dicumest, quod justitia communis sit virtus perfecta & tota. Ab aliis igitur distincta erit realiter. Verum nego sequelam. Non equidem specifica inde infertur distinctio, cum Aristoteles imitetur loquendi modum Græcis usitatum. Proporrò non nude & in se, sed in usu & exercitio spectata atque ad alios relata universalis justitia dicitur virtus tota. Virtus enim ut est habitus refertur ad habentem, cui inest, quem perficit bonum q; reddit & aptum ad moraliter agendum. Justitia verò Universalis refertur ad aliud & diversum, cui inservit, suppositum. Sed quid igitur, inquies, addit Aristoteles justitiam universalem, si re conveniat cum virtutibus aliis, supervacanea sane quam erit, ut quinta currui rota. At verò minimè frustrà Aristotelem arbitramur reliquis virtutibus adjecisse justitiam universalem, Argumentor hunc in modum: Quecunque virtus bonum ad publicam utilitatem promovet, & dirigit, quodrelique virtutes saltim privatim respiciunt, illa non temere adjicitur aliis. Atqui justitia universalis promovet & dirigit bonum, quodrelique virtutes respiciunt privatim. E. Major constat. Minorem declarant exempla. Per fortitudinem, temperantiam, liberalitatem, modestiam &c. sibi quisque vivit fortiter, temperanter, liberaliter &c. Neergo quis sibi soli & in occulto vivat fortiter, temperanter &c. sed ut aliis eum vivendi modum communicet, universalis adjicitur justitia, omnes respiciens virtutes. Nam justitia est virtus communicativa, Arist. lib. 3. Polit. c. 8. non sibi, sed aliis consulens, foràs spectat (uthabet Cicero) totamque ad a- Lib. 2. de Relienas se explicat utilitates. Sublatà nempe justitià, Ciceronis affero judicium, liberalitas, bonitas, beneficentia, funditus Lib.1. Offic.



colluntur, que qui tollunt etiam adver sus Deos immortales impii sunt judicandi. 5. 6. Obstare dictis videtur, quod absurdum sit dicere justitiam omnem complecti virtutem. Quid enim opus foret reliquis? Ast absurdum hoc esset, si justitia & virtus planè unum estent & idem Sed non hoc, E. nec illud. Autenim virtutes referuntur ad habentem quatenus ratione subjecti & objecti spectantur, arque sic inter se distinguntur ac variis gaudent nominibus : aut respectu habitus attenduntur. quatenus spectant communionem seu societatem politicam, & ad alios quoque pertingunt & bonum finnt alienum, sicq; comprehenduntur justitiæ universalis ambitu. Quæres autem numquidigitur justitia, quia omnes continet virtutes, cum reliquis virtutibus, unum omnino erit & idem? Quoad rem sive Objectum concedo; formaliter nego. Neque tamen inde colligitur, justitiam sic quoque intellectuales complecti debere virtutes, à quibus tamen specie est diversa. Neutiquam, quia quando justitia omnes dicitur complecti virtutes, morales tantum, non verò intellectuales attenduntur. S. 7. Conceptus 2. Proprius exhibet (a) Subjectum, Proprim sistit quod est Homo, non spectatus absolute, sed prout aliis socie-(1) Subjectum tate est conjunctus, cumprimis autem rectæ reipubl. socius, sive imperantium, sive parentium ordinisit addictus. Laudabile est, ait Cassiod. in Ep. ut bonus populus judicem benignum faciat, & mansuetus judex gratissimum populum æquabili ratione componat. Benè! Nam Resp. sive sit institutio civitatis, sive res populi, nisi juste gubernetur, non habenda est, neque Resp. neque civitas, neque populus, ut habet Hiero-(2) Objettum. nymus Vida de dig. Reipubl. Lib. 2. (B) Objettum, quod sunt justa que agimus & volumus, id est jus veljustum, & omnia aliarum virtutum objecta, seu actiones, quia justitia universalis omnes in se virtutes continet, & per eam omnibus legibus præstatur obedientia. Leges quippe de omnibus præscribunt, & volunt, ut homines omnibus virtutibus sint in-Arudi, & juxta eas instituant vitam. Notandum verò insuper est, quod jussive justum dupliciter possit accipi (1.) Sub-



jestive, proutnotatur illa res, in qua velut in subjecto forma (quæ justitia salutatur) hæret.(2.)Objective, pro re vel actione, in quam velut in Objectum ipsa tendit justitia. Neque tam ipsum jus & justitiæ Objectum, quam id quod est justi capax, ut sunt actiones hominum, & omnia reliqua in quibus virtutum usus, sed ad alios maximè relatus, conspicitur. 9. 8. Tria verò in data definitione circa hoc obje- Requisita Ob-Aum requiri notantur, (1) dévapus seu facultas, quâ homines jecti. idonei facti dicuntur ad justas actiones, i. e. quod habeant vim & facultatem agendi ea, quæ sunt justa. (2.) me á Eix seu a-Elio, quâ per justitiam justa sunt agenda. Neque enim (ut rem 1. c. egregiè exprimit Wendelerus p. 395.) sufficit habere facultatem agendiea, que justa sunt, sed opus est ut facultate istà in a-Etum perducta, justa agantur. Omnis namque virtutis laus in actione consistit. (3) Bédnois seu Volitio, quâ per justitiam ea quæ sunt justa velimus, expectemus & constanti voluntate eligamus necesse est. Quisquis enim forte fortuito, aut ignorans & invitus justa agit, laudem juste factorum non meretur. megajes ons E. requiritur quâ certo animi proposito, ea que secundum virtutem sunt agimus. §. 9. Tandem (y) differentia exhibet sinem, qui est (3) Finis conservatio societatis politica. Non enim universalis dicitur justitia ratione esse sui, quasi essentia tam laté pateat, quam ipsius virtutis, sed ratione efficaciæ tantum, siquidem doceat cæterarum virtutum actus ad communem utilitatem referre. S. 10. Et hactenus examinata Universalis justitiæ definitio est, ex qua sequividetur, quod cum justitia universalis sit ejusmodi habitus, quo justa facimus & volumus, justitia in nobis non detur, quando nec volumus nec facimus justa, quod tamen falsum. Verum est fallacia consequentis. Non justitiam definimus habitum, quo agimus & volumus, acsi semper, non intercedente aliquâ morâ aut cessatione agamus aut velimus justa; neque quasidum cessamus ipso actufacere aut velle justa, injusti statim evaderemus. Sed intelligenda data venit descriptio ex hypothesi, quòd nempe homo justus ex justitia & per eam agat velitve justa, si scilicet velit &

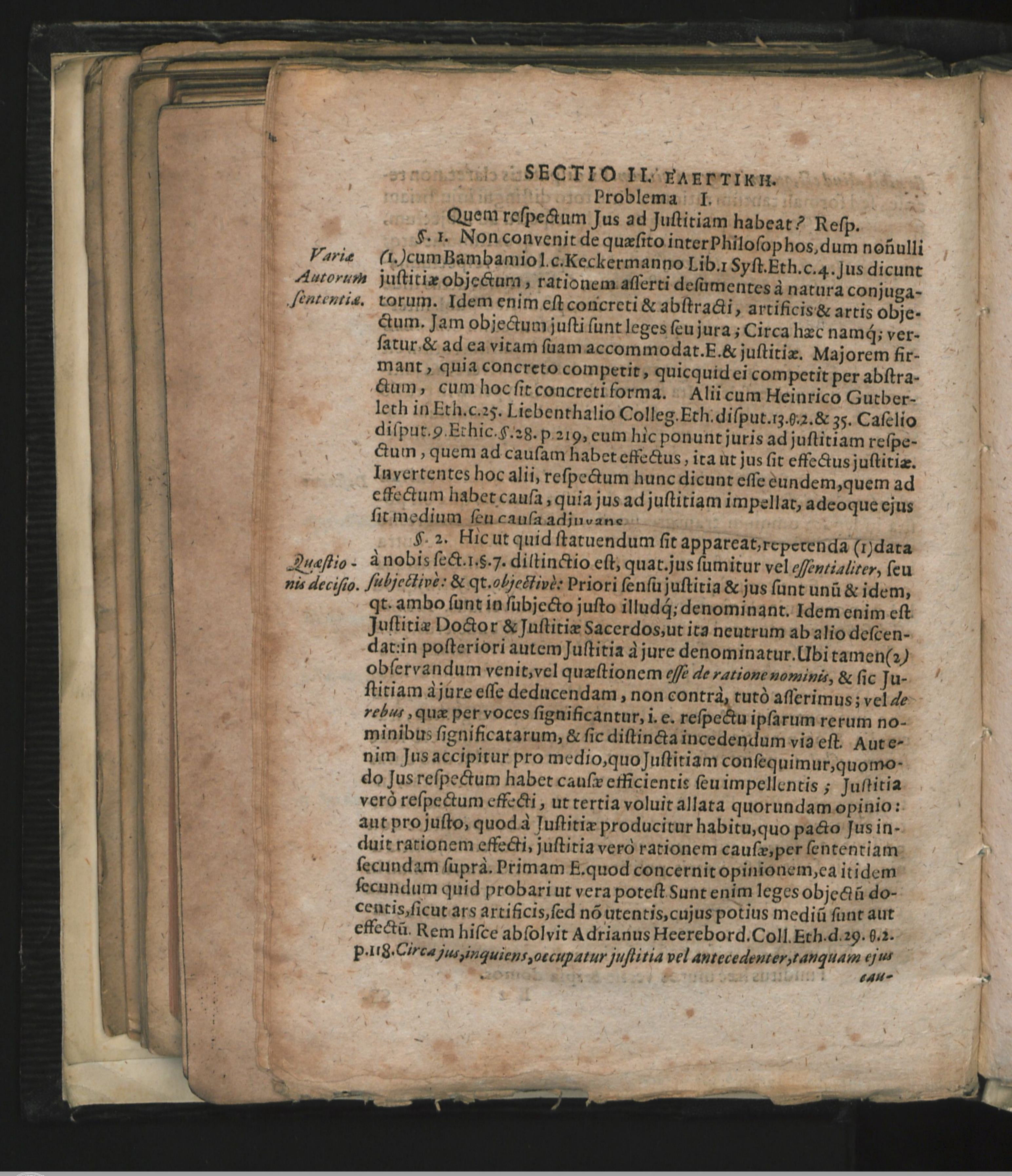


eui oportet ac decet. Atqui non semper oportet aut decet. Neque voluntas hoc loco expellit justitiam, sed & per voluntatem & per justitiam justa volumus: Per illam velut per dirauw, per hanc, ut per è Eu-Regerat aliquis, cur non potius dicatur, quod per justitiam agamus justè, quam justa, cum non qui justa, sed qui justé agit, justitiæ habitu sit præditus. Sed responsioest in promptu. Nimirum qui justa vult, & agit per justitiæ habitum, is etiam non nisi juste ea vult & agit, quandoquidem justé agere ac velle efficiat habitus. Supervacaneum itaque fuisset ly justé repetere, per vocem habitus jam indigitatum. Quotusquisque enim ex habitu justa agit, aut vult, justé idem agere aut velle rectè dicitur. Unicum addo, quod justiria à nobis in abstracto definiatur per verba concreta utpote nobis notiora. THESIS II. Justitiæ Universali opponitur Universalis injustitia, quæ Oppositum: est habitus vitiosus, quo omnes leges ad turbandam societatem transgredimur, licer illa uni subjesto inesse nequeat, ob vitiorum inter sese contrarietatem. S. 1. Oppositum justitie universalis appellatur Uni-Definitum versalis Injustitia, cujus & definitum & definitionem evolvemus breviter. Definitum quod attinet, notanda (a) Parony-1. Paronymia mia. Universalis injustitia dicitur, non quod absolute & indiscriminatim omnia complectatur vitia. Non equidem qui est avarus, etiam est simul prodigus; neque qui timidus insimul est audax; sed secundum quid & limitate, quod omnia qua sunt compossibilia (ut loquitur Petrus Musæus in disp. morali de just. S. 26.) contineat. (B) Synonymia. Græcis, teste 2. Synonymia Philosopho Lib. 5. Eth. Nic. cap. 2. injustus appellatur maegvou &, illegalis, quia legibus ad publicæ societatis conservationem institutis adversatur. Vocatur etiam totum vitium. Pugnant quippe (verba repeto D. Wendeleri l. c.pag 357.) cum universalijustitià omnium & singularum virtutum extrema, tam in excessu, quam in defectu, quatenus ad bonum publicum minuendum, aut quocunque modo labefactandum referuntur. Et



sie nihil aliud est, quam integrum vitium. Ex disputatis claret, non reapse, sed formali tantum ratione à vitio toto distingui injustitiam universalem. Totum nempè vitium audit, in respectu ad subjectum. seu hominem cui inest, & quem ad pessima quæq; exstimulat atq; impellit. Injustitia verò Universalis ad Remp. habet respectum, adeoque reipsa quidem totum est vitium, sed quatenus actus inde profecti præscriptis legibus contrariantur, ipsam Rempubl. interturbant. Evincit idem ratio oppositorum. Sicut enim Communis Justitia virtus est tota: sic quoque communis injustitia totum est vitium. Et sicuti fortiter, temperanter, modeste &c. vivere, ad justitiam pertinet universalem: Ita fugam adornari, clypeum in prælio abjicere, bona sua dilapidare, fornicari, adulterari omnium voluptatum illecebris implicari &c. adinjustitiam spectant universalem. 9. 2. Desinitio absolvitur tum conceptulationi, qui est habitus Desinitie vitiosus; tum differentiali, qui (1) formalem sistit rationem qua est posita in legum omnium transgressione. Hæcautem transgressio non tantum est omissionis, quatenus omittuntur facienda contra legis præcepta positiva seu affirmativa, sed & commissionis, quâ omittenda fiunt contrà præcepta legis negativa. (2.) Subjectu, quod h. 1. non convenit plane cum subjecto justitiæ universalis. Idenim est discriminis, notanter l. c. laudatus subjicit D. Wendelerus, quod justitia universales in uno esse homine possit; Injustitia verò minimè.R2tionem nostra habet descriptio, vitiorum intersese contrarietatem. Dupliciter namq; se habent vitia: Alia sunt compossibilia, quæ non sunt contraria, ut Audacia, Intemperantia, prodigalitas, iracundia, & omnia vitia diversis virtutibus opposita: Alia verò sunt Incompossibilia, quæ inter se opponuntur contrariè, velut duo unius ejusdemq; virtutis extrema, verbi gratia Audacia & timiditas, Intemperantia & stupiditas, Avaritia & prodigalitas & c. quæ dicuntur Non-compossibilia, quod in eodem subjecto coëxistere non possunt.(3.) Finem, qui est turbatio societatis. Sicut enim justitia universalis facit adsocietatis politica conservationem, uti illudin superiori theoremate fuit ostensum: itaè contrariò Injustitia communis ad alios relata publica societatatis est turbatrix, secundumillud Verini code mentile de la locale Nil injustitis miseræestinkestius urbi Funditus hæc muros vertit & ipsa domos.







causa, ut cum quis per justitie habitum jus alterifacit, & actum justitie exercet: velconsequenter qt. est effectus juris, in quantum secundum leges agendo quisquam habitum justitiæ sibi comparat. Si priori spectetur modo justitia, nullum est dubium, quin jus descendat à justitia, sin autem posteriori, justitia à jure venit. Problema II. An Justitia Universalis sit peculiaris virtutis species à cæteris distincta? Resp. s. r. Per virtutem definiunt Justitiam universalem Thomas secunda secundæ 9.28. art. 6. Petrus Molina Tom. 1. de Just & jure Autorum tract.1.d.1.n.1.DominicusSoto Lib.3. de Justitia q.2. art.5. Greg. de sententia. Valentia Tom.3. disp.5.q.2.puncto 2. Carolus Franciscus d'Abra de Raconis sect 3. Eth. art. postr. memb. 2. p. 83. Don Pius Cassetta de OlibanoSpec. Eccles. part. 1. distin. 3. c. 9. S. 3. p. 461. quos sequitur Stahlius in Eth.c.XI sect.2.p.198. Liebenthail.c.5.6.p.135. Alii contrà secuti Aristotelem-Lib.5. Eth. c.1. & Buridanum, ut B. D. J. Martini Lib.2. Eth.p.378. D. Hornejus in Phil. Moral Lib.3.c.4.n.2. D. Wendelerus in Phil. Pract. c. 10. p. 356. Antoni' Itterus Lib. 3. Eth. Gutkius disput.XI. Eth. 6.12. aliiq; plurimi, non per virtutem, sed virtutis habitum Justitiam universalem esse describendam contendunt, quibus & nos nostrum adjecimus calculum sect. 1. A.1. S.2. suprà. 5. 2. Quam sententiam nostram ut magis reddamus conspi- Probatio cuam, prostabilienda illa rationem desumimus ab objecto justitieu-sententie niversalis, quod sunt omnes omnium legum virtutumque actiones, veræ. quas illa ad publicam ac politicam salutem dirigit. Atqui nulla virtutum particularium itase habet, id quod in confesso est, sed virtutes differentes distinctis gaudent objectis, unde & earum distinctio desumi ab objectis solet. Jam verò Justitia universalis seu legalis nullum aliud est objectum, quam cæterarum virtutum. Quicquid enim lex præcipit, ad universalis Justitiæ objectum spectat:Lex autem singularum virtutum actiones præcipit.Ita v.g.fortitudini imperat, ne deserat aciem, mansuetudini, ut temperet iram, temperantiæ ut vivat frugaliter &c. E. Justitiæ universalis objedum à cæterarum virtutum objectis non dissert realiter, & per consequens neque Justitia ab ipsis virtutibus. 5. 3. Objiciunt in contrarium Aristotelem I. c. agere de Ju- Resutatio stitià universali, ut de certa virtutis specie. E. probabilius est, ipsam false. esse virtutem specie distinctam à reliquis. Resp. Probabile hoc est,



- sed non omnibus, non statim sapientioribus. 2. Nulla est sequela. Aristoteles 1. c. agit de Justitià universali, ut de peculiari virtutis specie. E. est peculiaris virtus, cum neq; Aristoteles ab errore suit immunis, neq; quis, sed quid, ac quomodo dicatur, venit attendendum. 3. Contrarium non probabile, sed verum efficitur ex Lib.5. Arist Eth.c.3.ubi hæc habet verba: Sunt (sc. Justitia & virtus) idem (reipsa) esse tamen (i.e. formale) non est idem. Confer quæ suprà lect. 1. g.5. disputata sunt fusiùs. Problema III. An bonasit definitio Justitiæ Jureconsultorum quâ illa dicitur constans & perpetua voluntas, jus suum cuiq; tribuendi? Resp. S. 1. Reperitur data definitio apud Ulpianum 1.10.ff.de Just. Opiniones & jure, nec non in instit. Imperatoris Justiniani Lib.r. Tit. 1. de Justidiversa. tia & jure S. 1. quam calculo suo pleriq; hodie Jurisconsulti comprobant. Nos Philosophorum de eadem judicia hâc vice exponemus brevibus. Sunt autem ex his 1. qui eam reprehendunt audacter, ut Buridanus Lib.5. Eth. q. z. Thomas secunda secundæ q. 58-Timplerus Lib.3. Eth. General.c.10.q.5. Sed sunt 2.qui eam ut longo usu frequentatam admittunt, & cum Aristotelica conciliare præsumunt, nonnisi dissensum nominalem intereas, realem verò consensum agnoscentes. Ita Casus in Spec. Mor. I.c. Kilianus Rudrauffius in institutionibus moralibus Christiano-Peripateticis de Justit, p.326. Liebenthalius Coll. Eth. Exerc. 13. q.3. p.141. D. Christ. Matthix Lib.3. Systh. Eth. disquis. 1. p. 254. eam, si ad exactæ definitionis libellam expendatur, non esse accuratissimam dicit, quia non debet animifacultas confundi cum habitu; toleraritamen eam posse asserit, si cum aliquo benigno interpretationis temperamento sumatur, & metonymicè, metonymia Subjecti, per voluntatem intelligatur habitus volendi. Inter hos verò qui eam rectè explicatam, ut bonam assumunt, nondum convenit, num ad divinam referenda sit virtutem, quod ex Commentatoribus in Institut. Just. volunt Vulteius & Franciscus Accursius, an verò ad humanam eam qitam universalem quam particularem, ut cum Matthxo Wesenbecio vult Ungepauerus & Baccovius in comm. in instit. 1.1. tit. 1. text. 1. p.2.n.4. vel ad particularem tantum, ut cum JCto Joachimo Mynsingero à Fründeck in Scholiis censent B. Horneius p. 449. Gutkius, Kilianus Rudraussius I. c. aliique, quamsententiam priori du-S. 2. Duo cimus præferendam.



5. 2. Duo nos tentabimus breviter 1. verum definitionis Jureconsultorum sensum eruemus. 2. in perfectam definitionis Philosophicæ formam redigemus. Quoad prius, notandum loco generis (a) per voluntatem non intelligi actum volendi primum seu facultatem; neque ipsum actum secundum & volitionem; sed per metonymiam causæ pro essectu, voluntatem sumi pro habitu, adum istum efficiente. Unde & (B) dicitur voluntas constans tam anrecedenter, quia ex constanti & sirmo proposito debet proficisci, quam consequenter, qt. non justa, sed juste agere tenetur vir justus-Additur (y) quod sit perpetua, non ratione existentiæ seu subjecti; sed essentiæ. Posito enim nullum reperiri hominem justum, justitia tamen in se constans erit ac perpetua. Loco differentiæ quæ ab officio desumta. (d) habentur verba: jus suum cuique (sc. debitum) tribuendi. Per ly jus suum denotatur id, quod secundum leges Justitiæ debetur Per vocem cuiq duplex involvi volunt subjectum, domesticos & alienos, illos primariò, hos verò secundariò. Verbum tribuendi (non ut aliis placet, tribuens) laté accipitur, ut non tantum ad distributionem sed ad commutationem quoq; referri possit. Sic v. g. Emptor pro mercibus precium solvens venditorisei tribuit suum. Benè tamen à nonnullis additur, hic insimul includi actum abstinendi ab injuria. Hic E. est definitionis sensus, quodjustitia sit habitus confirmatus, quo volumus unicuig, suum, i.e. quod secundum leges justitiæ debetur, tribuere. Unde quod Philosophus Logice dicit habitum in voluntate; JC dus oratorie velRhethorice ipsam appellat voluntatem. Interim, ut ad posterius redeam promissum', non fortè in JCtorum incurret odium, si quis datam ipsorum descriptionem in formam redigere Philosophicam velit huncin modûm: Justitia est virtus moralis, secundum quam aliquis constanti & perpetua voluntate jus suum cuig, tribuit. Hoc pacto, si non omnis removetur difficultas, tolli tamen potest, quem plurimi inter Aristotelicam & Justineaneam fingunt, dissensus, & ostendi realis inter easdem consensus. S. 3. Restat ut adver sariorum excipiamus tragulas, Objici- Sententiæ unt 1. quod sola Dei volunt as sit perpetua. Resp. Est fallacia homony-false remiæ. Perpetuum enim aliquid dici potest dupliciter, velex parte futatio. ipsius actus, qui perpetud durat, & hoc modo solius Dei voluntas est perpetua; vel exparte objecti, si quis nempe perpetuò aliquid facere



